
Alvin Plantinga i Philip L. Quinn

RACJONALNOŚĆ WIARY W BOGA

Przełożyli

Marcin Iwanicki
 i Joanna Klara Teske



Alvin Plantinga i Philip L. Quinn

RACJONALNOŚĆ WIARY W BOGA

Przełożyli

Marcin Iwanicki
 i Joanna Klara Teske

Lublin 2023



Recenzenci:
prof. dr hab. Tadeusz Szubka

dr Ewa Odoj

Redakcja:  
Zuzanna Guty

Korekta:  
Paulina Tomczyk

Skład:  
Studio DTP Academicon | dtp.academicon.pl | dtp@academicon.pl

Na okładce: 
Obraz Ratusz Starego Miasta w Amsterdamie autostwa Pietera Jansza Saenredama

© Copyright by Wydawnictwo Academicon, Lublin 2023

ISBN 978-83-67833-04-2

DOI: 10.52097/acapress.9788367833042

Wydawca:  
Wydawnictwo Academicon 

ul. H. Modrzejewskiej 13, 20-810 Lublin 
tel.: 603 072 530 

e-mail: wydawnictwo@academicon.pl 
www: omp.academicon.pl

dtp.academicon.pl
omp.academicon.pl


Spis treści

Od tłumaczy  |  5

Alvin Plantinga, Rozum a wiara w Boga  |  7

Część I: Zarzut ewidencjalistyczny wobec wiary w Boga  |  10
A. Jak rozumieć „wiarę teistyczną”?  |  11
B. Zarzuty wobec wiary teistycznej  |  15
C. Sformułowanie zarzutu ewidencjalistycznego  |  21

1. Anthony Flew: domniemanie ateizmu  |  23
2. Michael Scriven: ateizm jest obowiązkowy wobec braku materiału 

dowodowego  |  26
3. Zarzut ewidencjalistyczny a obowiązek intelektualny  |  30
4. Czy mogę posiadać zobowiązania intelektualne,  

jeśli nie kontroluję moich przekonań?  |  38

Część II: Akwinata a fundamentyzm  |  46
A. Akwinata a ewidencjalizm  |  46

1. Akwinata o wiedzy  |  46
2. Akwinata na temat wiedzy o Bogu  |  53

B. Fundamentyzm  |  59
C. Warunki podstawowości właściwej  |  70
D. Upadek fundamentyzmu  |  76



Część iii: Reformowany zarzut wobec teologii naturalnej  |  83
A. Wstępne sformułowanie zarzutu  |  84
B. Dylemat Barthowski  |  90
C. Odrzucenie klasycznego fundamentyzmu  |  95

Część iv: Czy przekonanie o Bogu jest podstawowe we właściwy sposób?  |  99
A. Zarzut Wielkiej Dyni  |  99
B. Ugruntowanie wiary w Boga  |  107

C. Czy argumentacja jest bez znaczenia dla wiary w Boga rozumianej 
jako przekonanie podstawowe?  |  113

D. Fideizm  |  120

Philip l. Quinn, W poszukiwaniu podstaw teizmu  |  127

1. Krytyka argumentacji Plantingi  |  130
2. A gdyby wiara w Boga była podstawowa w sposób właściwy?  |  140
Zakończenie  |  154

Alvin Plantinga, Podstawy teizmu: odpowiedź  |  156

1. Argument przeciwko klasycznemu fundamentyzmowi  |  156
2. Kryteria epistemiczne  |  164
3. Czy podstawowe przekonanie mogłoby równie dobrze być  

niepodstawowe?  |  166
4. Intelektualne wyrobienie a wiara w Boga jako podstawowa  |  172

Philip L. Quinn, Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze  |  184

1. Uzasadnianie kryteriów epistemicznych  |  186
2. Nowe spojrzenie na klasyczny fundamentyzm  |  196
3. Uzasadnianie przekonań teistycznych  |  205
4. Unieważnianie przekonań teistycznych  |  215



Od tłumaczy

Niniejszy tom jest zapisem dyskusji dwóch analitycznych filozofów religii, 
Alvina Plantingi i Philipa L. Quinna, jaka toczyła się na przestrzeni dekady 
ubiegłego wieku. Dyskusję otwiera obszerny esej Plantingi Rozum a wiara 
w Boga, który ukazał się pierwotnie w roku 1983, a zamyka ją polemiczny 
tekst Quinna z roku 1993. Składające się na tę debatę eseje były dotychczas 
dostępne w formie rozproszonej i zostały tu zebrane w całość po raz pierwszy. 
Sformułowane w nich racje na rzecz dwóch wyraźnie odmiennych poglądów 
na temat racjonalności teizmu zachowują aktualność i pozostają punktem 
odniesienia toczonych dzisiaj sporów. Polemiczne uwagi Quinna przyczyniły 
się do powstania opublikowanej niedługo później trylogii Plantingi poświęco­
nej epistemologii, której trzeci tom, zatytułowany Warranted Christian Belief 
(2000), w całości dotyczy racjonalnych podstaw teizmu chrześcijańskiego. 

W otwierającym niniejszy tom eseju Plantingi fragmenty o charakterze bar­
dziej technicznym lub pobocznym zostały w pierwodruku zapisane mniejszą 
czcionką. Zachowaliśmy taki zapis również w przekładzie. Pominięcie tych 
fragmentów przy lekturze eseju nie powinno wpłynąć na zrozumienie jego 
podstawowych tez. 

W przypisach zachowujemy dane bibliograficzne oryginałów, odniesienia 
do dostępnych przekładów polskich podając w nawiasach kwadratowych. 



Strona 6   |  Od tłumaczy

Wyjątkiem są miejsca, w których autorzy odwołują się do angielskich prze­
kładów tekstów klasycznych.

Wypada jeszcze wspomnieć o przyjętym przez nas sposobie przekładania 
trzech kluczowych terminów, które w polskiej literaturze filozoficznej tłuma­
czone są rozmaicie. Słowo evidence oddajemy jako materiał dowodowy, słowo 
fundamentalism – jako fundamentyzm, a słowo warrant – jako gwarancja.

Oddając niniejszy tom do rąk czytelników, mamy nadzieję, że jego lektura 
pozostawi ich z przeświadczeniem, iż filozofia wpływa na kształt toczącego 
się dialogu między teizmem a jego krytykami, zaś rozbieżność zdań między 
przedstawicielami różnych odmian teizmu może mieć charakter twórczy 
i inspirujący, dowodząc nie tyle słabości tego stanowiska, ile jego żywotności.

Za cenne uwagi do przekładu pragniemy podziękować prof. Tadeuszowi Szubce 
i dr. Ewie Odoj.



Alvin Plantinga

Rozum a wiara w Boga*

Wiara w Boga stanowi samą istotę i osnowę religii chrześcijańskiej – podobnie 
zresztą jak judaizmu i islamu. Chrześcijanie mogą oczywiście mieć różne zdania 
na temat tego, jak należy myśleć o Bogu, przynajmniej gdy chodzi o rozkład 
akcentów. Na przykład jedni będą podkreślać Jego nienawiść do grzechu, 
a inni miłość do stworzeń. Co więcej, nawet wśród teologów określających się 
mianem chrześcijańskich można spotkać wyrafinowanych myślicieli, którzy 
postulują uwolnienie chrześcijaństwa od wiary w Boga i zastąpienie jej ufno­
ścią w „samo Bycie”, „podstawę Bycia” lub coś podobnego. Prawda jest jednak 
taka, że to wiara w Boga stanowi sedno chrześcijaństwa. 

W mojej rozprawie zamierzam rozważyć kilka wzajemnie powiązanych pytań: 
czy osoba przyjmująca istnienie Boga czyni to na podstawie wiary? Czy wiara 
w Boga jest sprzeczna z rozumem, nierozumna lub irracjonalna? Czy aby w ra­
cjonalny czy rozumny sposób wierzyć w Boga, trzeba dysponować materiałem 

*	 Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and Rationality. Reason 
and Belief in God, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press 1983, s. 16–93. Przekład 
za zgodą Autora. W wersji skróconej rozprawa została przedrukowana w: J. F. Sennett (red.), 
The Analytic Theist: An Alvin Plantinga Reader, Grand Rapids: Eerdmans 1998, s. 102–161.

Alvin Plantinga, Philip L. Quinn, Racjonalność wiary w Boga, Lublin: Wydawnictwo Academicon 2023. DOI: 10.52097/acapress.9788367833042



Strona 8  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dowodowym? Przypuśćmy, że przekonanie o Bogu nie jest racjonalne; czy ma 
to jakieś znaczenie? I co z dowodami na istnienie Boga? Wielu reformowanych 
czy kalwinistycznych myślicieli i teologów z niechęcią odnosi się do teologii 
naturalnej, rozumianej jako próba podania dowodów czy argumentów na rzecz 
istnienia Boga; czy słusznie? Skąd ta niechęć do projektu, który − przynajmniej 
na pozór − wydaje się zupełnie nieszkodliwy, a nawet użyteczny? Oto niektó­
re pytania, jakimi chcę się zająć. Podpadają one pod ogólną kategorię wiara 
i rozum, jeśli potrzebna jest tu jakaś ogólna kategoria. Myśliciele reformowani 
czy kalwinistyczni poczynili już moim zdaniem wiele cennych uwag na ten 
temat, a ich podstawowe intuicje są trafne. Jednak formułowane przez nich 
wypowiedzi są zazwyczaj zawiłe, pełne dygresji i niepotrzebnie enigmatycz­
ne. Mam nadzieję zaradzić tym niedociągnięciom. Postaram się uchwycić 
i w przejrzysty sposób rozwinąć ich intuicje oraz połączyć je z rozważaniami 
epistemologicznymi ogólniejszej natury.

Mój wywód najlepiej potraktować jako połączenie trzech strumieni na po­
dobieństwo rzeki Missouri. Dodajmy od razu, są to strumienie myśli czystej 
i przejrzystej, a nie mętnej i błotnistej wody. Te strumienie myśli to, po pierwsze, 
refleksja nad zarzutem ewidencjalistycznym, zgodnie z którym wiara w Boga 
jest nierozumna czy irracjonalna, ponieważ nie wspiera jej wystarczający 
materiał dowodowy; po drugie, namysł nad tomistyczną koncepcją wiary 
i rozumu; i, po trzecie, uwagi dotyczące odrzucenia teologii naturalnej przez 
teologów reformowanych. W części I rozpatrzę zarzut ewidencjalistyczny, 
próbując dookreślić jego istotę i założenia. Punktem wyjścia części II będzie 
zwięzła prezentacja poglądów Tomasza z Akwinu na temat wiary i wiedzy. Będę 
argumentować, że zarzut ewidencjalistyczny oraz tomistyczna koncepcja wiary 
i wiedzy mają wspólne źródło, którym jest klasyczny fundamentyzm – domi­
nujący i szeroko rozpowszechniony obraz czy całościowy sposób ujęcia wiary, 
wiedzy, przekonań, racjonalności i innych pokrewnych zagadnień. Postaram się 
scharakteryzować i objaśnić to stanowisko, a następnie pokazać, że klasyczny 



Strona 9  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

fundamentyzm jest fałszywy i samoodniesieniowo niespójny; należy go więc 
niezwłocznie odrzucić. W części III przyjrzę się bliżej krytyce, jakiej myśliciele 
reformowani poddali teologię naturalną. Będę argumentować, że krytykę tę 
najlepiej rozumieć jako pośrednie odrzucenie klasycznego fundamentyzmu na 
rzecz poglądu, że wiara w Boga jest w sposób właściwy podstawowa (properly 
basic). Teologowie reformowani chcieli przez to wyrazić swoje przekonanie, że 
jest rzeczą całkowicie słuszną, racjonalną, zasadną i poprawną wierzyć w Boga 
bez żadnego materiału dowodowego czy argumentu; pod tym względem 
wiara w Boga przypomina przekonania o przeszłości, istnieniu innych osób 
oraz istnieniu przedmiotów materialnych. Postaram się sformułować i jasno 
przedstawić to twierdzenie, w części IV będę zaś bronić go przed zarzutami.

Uważny czytelnik dostrzeże w tekście dwa rozmiary czcionki: większy i mniej­
szy. Główne linie argumentacji przedstawione są większą: do minimum 
ograniczam tu szczegóły techniczne i kwestie poboczne. Mniejszą zapisane są 
uzupełnienia, zastrzeżenia i uszczegółowienia. Mam nadzieję, że to, co powiem, 
będzie przydatne zarówno dla filozoficznego i teologicznego nowicjusza, jak 
i dla osób z większym doświadczeniem. Czytelnicy zainteresowani jedynie 
główną linią argumentacji zechcą pominąć fragmenty zapisane mniejszą 
czcionką; do zapoznania się z nimi zachęcam natomiast tych czytelników, 
którzy uznają tekst pisany większą czcionką za zbyt skrótowy i uproszczony.



Strona 10  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Część I: Zarzut ewidencjalistyczny  
wobec wiary w Boga

Pierwszym zagadnieniem, jakie zamierzam poruszyć, jest ewidencjalistyczny 
zarzut wobec wiary teistycznej. Wielu filozofów – w tym William Kington 
Clifford 1, Brand Blanshard 2, Bertrand Russell 3, Michael Scriven 4 i Anthony 
Flew 5 – argumentuje, że wiara w Boga jest irracjonalna, nierozumna, nieak­
ceptowalna dla rozumu, intelektualnie nieodpowiedzialna lub w jakiś sposób 
poznawczo wadliwa. Powodem jest, jak twierdzą, to, że przemawia za nią 
niewystarczający materiał dowodowy. Russell, zagadnięty kiedyś, co by powie­
dział, gdyby po śmierci został doprowadzony przed oblicze Boga i zapytany, 
dlaczego w Niego nie wierzył, odparł: „Powiedziałbym: »Niewystarczający 
materiał dowodowy, Boże! Niewystarczający materiał dowodowy!«” 6. Można 
powątpiewać, czy tego rodzaju odpowiedź zyskałaby aprobatę; jednak Russell, 
jak wielu innych, twierdził, że teistyczna wiara jest nierozumna, ponieważ nie 
przemawia za nią wystarczający materiał dowodowy.

1	 W. K. Clifford, The Ethics of Belief, w: tenże, Lectures and Essays, London: Macmillan 1876, 
s. 345 i n. [Etyka przekonań, przeł. M. Dubowska, A. Dyrda, „Er(r)go. Teoria – Literatura – 
Kultura” 35 (2017), s. 169–190]. 

2	 B. Blanshard, Reason and Belief, London: Allen & Unwin 1974, s. 400 i n.
3	 B. Russell, Why I Am Not a Christian, w: tenże, Why I Am Not a Christian, New York: Simon 

and Schuster 1957, s. 3 i n. [Por. Dlaczego nie jestem chrześcijaninem, przeł. A. Kurlandzka, 
w: T. Kotarbiński, L. Infeld i B. Russell, Religia i ja, Warszawa: Książka i Wiedza 1962, 
s. 47–75; krytyczne omówienie argumentów na rzecz istnienia Boga na s. 51–62]. 

4	 M. Scriven, Primary Philosophy, New York, NY: McGraw-Hill 1966, s. 87 i n.
5	 A. Flew, The Presumption of Atheism and Other Philosophical Essays on God, Freedom and 

Immortality, London: Pemberton 1976, s. 22 i n. 
6	 W. C. Salmon, Religion and Science. A New Look at Hume’s Dialogues, „Philosophical Stu­

dies” 33 (1978), nr 3, s. 176.



Strona 11  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

A. Jak rozumieć „wiarę teistyczną”?

Jak będziemy tu rozumieć „teistyczną wiarę”? Używałem określenia „wiara 
w Boga”, ale nie jest ono do końca precyzyjne. Przedmiotem dyskusji nie jest bo­
wiem tak naprawdę racjonalna akceptowalność wiary w Boga, lecz racjonalność 
przekonania, że Bóg istnieje – że istnieje ktoś taki. A wiara w Boga to wcale nie 
to samo, co przekonanie, że istnieje taka osoba jak Bóg. Być przekonanym, że 
Bóg istnieje, to po prostu akceptować jako prawdziwe określone przekonanie. 
Niech będzie to przekonanie, iż istnieje osobowy byt, który stworzył świat, nie 
posiada początku i jest doskonały pod względem mądrości, sprawiedliwości, 
wiedzy oraz mocy. Według Listu św. Jakuba diabły posiadają to przekonanie 
i drżą. Diabły nie wierzą jednak w Boga; przekonanie o Bogu jest bowiem 
czymś innym. Ten, kto powtarza słowa Apostolskiego Wyznania Wiary: 
„Wierzę w Boga Ojca Wszechmogącego...”, i wypowiada je z zaangażowaniem, 
nie oznajmia jedynie, że akceptuje określony sąd jako prawdziwy; chodzi zde­
cydowanie o coś więcej. Wierzyć w Boga to ufać Mu, akceptować Go i Jego 
zamiary, poświęcić Mu swe życie i żyć z poczuciem Jego obecności. Dla osoby 
wierzącej cały świat świadczy o Bogu. Wyniosłe góry, wzburzony ocean, pokryte 
bujną zielenią lasy, błękitne niebo i jasny blask słońca, przyjaciele i rodzina, 
miłość w jej rozmaitych odmianach i przejawach – osoba wierząca widzi to 
wszystko jako dary boskie. Świat nabiera więc dla niej charakteru osobowego; 
podstawowa prawda o świecie jest prawdą o osobie. Wiara w Boga jest z istoty 
czymś więcej niż samą akceptacją sądu, że Bóg istnieje. Czymś więcej, a zara­
zem niczym mniej. Nie można sensownie wierzyć w Boga i dziękować mu za 
góry, nie żywiąc jednocześnie przekonania, że istnieje osoba, której należy się 
to podziękowanie i która jest w pewien sposób odpowiedzialna za istnienie gór. 
Nie można również ufać Bogu i poświęcić Mu swego życia, nie żywiąc przeko­
nania, że Bóg istnieje; jak powiada autor Listu do Hebrajczyków, „Przystępujący 



Strona 12  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

bowiem do Boga musi uwierzyć, że [Bóg] jest i że wynagradza tych, którzy Go  
szukają” (Hbr 11,6).

A zatem należy odróżnić wiarę w Boga od przekonania, że Bóg istnieje. Wpro­
wadziwszy to rozróżnienie, będę je jednak zasadniczo pomijać, posługując 
się zwrotem „wiara w Boga” jako synonimem zwrotu „przekonanie, że Bóg 
istnieje” 7. Chcę zadać pytanie, czy wiara w Boga – wiara w istnienie Boga – jest 
racjonalnie akceptowalna. Cóż to jednak oznacza wierzyć czy twierdzić, że Bóg 
istnieje? Jakież to przekonanie proponuję zbadać pod kątem jego racjonalnej 
akceptowalności? O jakim Bogu zamierzam mówić? Krótka odpowiedź brzmi: 
o Bogu Abrahama, Izaaka i Jakuba; Bogu żydowskiego i chrześcijańskiego 
objawienia: Bogu Biblii. 

Wierzyć, że Bóg istnieje, to zatem w pierwszej kolejności żywić przekonanie 
określonego rodzaju – przekonanie egzystencjalne. Twierdzić, że Bóg istnieje, 
to sformułować twierdzenie określonego rodzaju – twierdzenie egzystencjalne. 
To odpowiedzieć w najbardziej podstawowym sensie na ontologiczne pytanie: 
„Co istnieje?”. Może się to wydawać nazbyt oczywiste i nie wspominałbym 
nawet o tym, gdyby nie to, że niektórzy filozofowie i teologowie mają w tej 
sprawie, jak się wydaje, odmienne zdanie. Co ciekawe, zdają się oni tak uży­
wać zwrotu „wiara w Boga”, a nawet „przekonanie, że Bóg istnieje”, iż wiara 
w Boga wcale nie polega na posiadaniu takich egzystencjalnych przekonań. 
I tak Rudolf Bultmann w wielu swych wypowiedziach zdaje się sugerować, iż 
wiara w Boga wcale nie wymaga przekonania, że istnieje jakaś istota określo­
nego rodzaju. Wierzyć w Boga to raczej przyjąć określoną postawę czy strategię 
lub podjąć pewnego rodzaju postanowienie: niech to będzie postanowienie, by 

7	 W oryginale rozróżnienie, które w poprzednim paragrafie wprowadza Plantinga, to roz­
różnienie między belief in God (w tekście polskim „wiara w Boga”) i belief that God exists 
(w tekście polskim „przekonanie, że Bóg istnieje”) (przyp. tłum.).



Strona 13  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

uznać własną skończoność i pogodzić się z nią, rezygnując z daremnej próby 
uniknięcia winy, niepowodzenia i śmierci. Z kolei według filozofa Richarda 
Braithwaite’a religijne twierdzenie to „twierdzenie o zamiarze stosowania 
określonej strategii zachowania, dającej się podciągnąć pod dostatecznie ogólną 
regułę, by była ona moralna, w połączeniu z domyślnym uznaniem pewnych 
opowieści, choć niekoniecznie z przypisaniem im wprost prawdziwości” 8. Wy­
daje się więc, iż według Braithwaite’a chrześcijanin, który wypowiada słowa 
„Wierzę w Boga Ojca Wszechmogącego…”, nie twierdzi, wbrew pozorom, że 
istnieje określonego rodzaju istota; twierdzi natomiast, iż zamierza stosować 
określoną strategię zachowania. Ale w moim użyciu zwrot „wiara w Boga” 
oznacza pewne przekonanie, a nie jakieś postanowienie czy przyjęcie strate­
gii. Twierdzenie, że Bóg istnieje, jest zaś twierdzeniem egzystencjalnym, a nie 
twierdzeniem o zamiarze wprowadzenia w życie strategii zachowania czy 
jakiejkolwiek innej strategii. Mieć przekonanie lub twierdzić, że Bóg istnieje, 
to mieć przekonanie lub twierdzić, że istnieje byt wyjątkowego rodzaju.

Jakiego rodzaju? Niektórzy współcześni teologowie, pod zgubnym wpływem 
Immanuela Kanta, zdają się twierdzić, że imię „Bóg”, tak jak używają go mię­
dzy innymi chrześcijanie, oznacza pewnego rodzaju ideę, pojęcie czy konstrukt 
psychiczny. Na przykład amerykański teolog Gordon D. Kaufman twierdzi, że 
słowo „Bóg” „nastręcza swoim znaczeniem szczególnych problemów, ponie­
waż jest to rzeczownik, który z definicji odnosi się do rzeczywistości trans­
cendentnej, a zatem niedającej się umiejscowić w obrębie doświadczenia” 9. 
Nawiązując w zaskakujący sposób do jednego ze słynnych Kantowskich 
rozróżnień, Kaufman odróżnia to, co nazywa „rzeczywistym przedmiotem 

8	 R. Braithwaite, An Empiricist’s View of the Nature of Religious Belief, Cambridge: Cambridge 
University Press 1955, s. 32.

9	 G. D. Kaufman, God the Problem, Cambridge, MA: Harvard University Press 1972, s. 8.



Strona 14  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

odniesienia” terminu „Bóg”, od tego, co nazywa „dostępnym przedmiotem  
odniesienia”:

Rzeczywisty przedmiot odniesienia terminu „Bóg” nie jest nam nigdy dostępny, 

ani w żaden sposób nie daje się zaobserwować ani doświadczyć. Musi on na zawsze 

pozostać nieznanym X, li tylko graniczną ideą pozbawioną treści 10.

Z praktycznego punktu widzenia ów przedmiot odniesienia to dostępny przedmiot 

odniesienia – określony konstrukt wyobrażeniowy – który ma doniosłe znacze­

nie dla ludzkiego życia i myślenia. To „dostępnego Boga” mamy na myśli, gdy 

oddajemy Bogu cześć czy gdy się modlimy; […] to o dostępnym Bogu mówimy 

i myślimy, ilekroć używamy terminu „Bóg”. W tym sensie „Bóg” z praktycznego 

punktu widzenia oznacza coś, co jest w swej istocie konstruktem psychicznym 

czy wyobrażeniowym 11.

Podobną propozycję wysuwa profesor John Hick; w swoim wykładzie inaugu­
racyjnym w Claremont School of Theology zasugerował, że gdy chrześcijanie 
zwracają się do Boga, mają na myśli określony obraz, konstrukt psychiczny czy 
pewnego rodzaju twór wyobraźni.

Sugestie te są nieco dziwaczne. Jeśli „ilekroć używamy terminu »Bóg«”, mamy 
na myśli Kaufmanowski „dostępny przedmiot odniesienia”, i jeśli ów przedmiot 
jest konstruktem psychicznym lub wyobrażeniowym, to mówiąc: „Jest jakiś 
Bóg” czy „Bóg istnieje”, przypuszczalnie stwierdzamy istnienie określonego 
rodzaju konstruktu. Tak jednak z pewnością nie jest. Gdy chrześcijanie mówią 
na przykład, że Bóg stworzył świat, to czy doprawdy mają na myśli, iż świat 
został stworzony przez jakiś obraz czy wyobrażeniowy konstrukt, cokolwiek 

10	 Tamże, s. 85.
11	 Tamże, s. 86.



Strona 15  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dokładnie miałoby to znaczyć? Wydaje się to co najmniej niedorzeczne. Tak czy 
inaczej, przekonanie, które zamierzam przedstawić i omówić, nie jest przeko­
naniem, że istnieje pewnego rodzaju konstrukt psychiczny lub wyobrażeniowy, 
czy coś podobnego. Jest to przekonanie, że, po pierwsze, istnieje osoba określo­
nego rodzaju – istota, która działa, posiada przekonania oraz cele. Po drugie, 
osoba ta jest niematerialna, istnieje a se, jest doskonała pod względem dobroci, 
wiedzy i mocy, a zarazem taka, że świat zależy od niej w swym istnieniu.

B. Zarzuty wobec wiary teistycznej

Wobec wiary w Boga wysuwa się liczne zarzuty. Po pierwsze, twierdzi się, że 
w gruncie rzeczy nie ma niczego takiego jak wiara w Boga, ponieważ zdanie 
„Bóg istnieje” jest, ściśle biorąc, pozbawione sensu 12. Zgodnie z tezą pozy­
tywistów zdania w rodzaju „Bóg istnieje” są nieweryfikowalne i wobec tego 
„pozbawione poznawczego znaczenia” (by posłużyć się ich uroczym zwro­
tem), a zatem w ogóle nie wyrażają sądów w sensie logicznym. W myśl tego 
poglądu ci, którzy twierdzą, że wierzą w Boga, znajdują się w pożałowania 
godnej sytuacji, ponieważ twierdzą, iż uznają sąd, którego de facto nie ma. Na 
szczęście zarzut ten odszedł w zapomnienie, na jakie w pełni zasługuje, więc 
i ja pominę go milczeniem 13.

Po drugie, twierdzi się, że wiara w Boga jest samoodniesieniowo niespójna, 
gdyż istnienie takiej osoby, jaką według teistów miałby być Bóg, jest, w szeroko 

12	 A. J. Ayer, Language, Truth and Logic, London: Gollantz Ltd. 1946, s. 114–120.
13	 Szersze omówienie pozytywizmu i jego budzącego postrach weryfikacjonistycznego kryterium 

znaczenia znaleźć można w: A. Plantinga, God and Other Minds. A Study of the Rational 
Justification of Belief in God, Ithaca, NY: Cornell University Press 1968, s. 156–168.



Strona 16  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

pojętym sensie logicznym, niemożliwe. Teiści głoszą na przykład, że Bóg to 
osoba, która działa w świecie, mimo iż jest pozbawiona ciała; niektórzy filo­
zofowie w odpowiedzi zauważyli, że idea bezcielesnej osoby jest niemożliwa, 
a idea bezcielesnej osoby działającej w świecie jest niemożliwa w sposób oczywi-
sty. Niektóre z tych zarzutów są bardzo ciekawe, ale nie będę ich tu omawiać. 
Odnotuję jedynie, że w mojej opinii żaden z nich nie jest przekonujący; na 
ile potrafię to ocenić, pojęcie Boga jest w pełni spójne. Po trzecie, niektórzy 
krytycy twierdzą stanowczo, że istnienie Boga nie daje się pogodzić z inny­
mi przekonaniami, które są niewątpliwie prawdziwe i na ogół akceptowane 
przez teistów. Do tej kategorii zalicza się najczęściej powtarzany zarzut wobec 
wiary teistycznej – dedukcyjny argument ze zła. Prowadzi on do wniosku, że 
istnienie wszechmocnego, wszechwiedzącego i całkowicie dobrego Boga jest 
logicznie nieuzgadnialne z obecnością zła w świecie – obecnością, którą teiści 
uznają lub wręcz ją podkreślają 14. W odpowiedzi teiści dowodzą, że nie ma 
tu niespójności 15; obecnie nawet zwolennicy pewnych form tego argumentu 
zgadzają się, jak sądzę, że jego dedukcyjna postać jest nieudana. 

Ostatnio niektórzy filozofowie twierdzą, że istnienie Boga, choć być może 
spójne z istnieniem takiej ilości i takich rodzajów zła, jakie faktycznie wi­
dzimy w świecie, jest w każdym razie w ich świetle mało prawdopodobne lub 

14	 Tak twierdził Epikur, być może David Hume, niektórzy francuscy encyklopedyści, Francis 
Herbert Bradley, John M. E. McTaggart i wielu innych. By zapoznać się z wpływowym dziś 
sformułowaniem tego twierdzenia, zob. J. Mackie, Evil and Omnipotence, „Mind” 64 (1955), 
s. 200 i n. [Zło a wszechmoc, przeł. T. Baszniak, w: B. Chwedeńczuk (red.), Filozofia religii, 
Warszawa: Spacja – Aletheia 1997, s. 217–232].

15	 C. S. Lewis, The Problem of Pain, New York: Macmillan 1943 [Problem cierpienia, przeł. 
A. Wojtasik, Kraków: Wydawnictwo Esprit 2010]. Zob. też A. Plantinga, God and Other 
Minds, s. 115–155; Tenże, The Nature of Necessity, Oxford: The Clarendon Press 1974, rozdz. 
IX. Argument ten, w przystępniejszym sformułowaniu, można znaleźć w: A. Plantinga, God, 
Freedom and Evil, Grand Rapids, MI: Eerdmans 1978, s. 1–50 [Bóg, wolność i zło, przeł. 
K. Gurba, Kraków: Znak 1995, s. 27–99].



Strona 17  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

nieprawdopodobne. Inaczej mówiąc, prawdopodobieństwo istnienia Boga, 
biorąc pod uwagę istnienie zła, jest mniejsze niż prawdopodobieństwo Jego 
nieistnienia, biorąc pod uwagę istnienie zła. Istnienie Boga jest więc niepraw­
dopodobne w świetle naszej wiedzy. A jeśli wiara teistyczna jest nieprawdo­
podobna w świetle naszej wiedzy, to – jak głosi dalej ów zarzut – jej przyjęcie 
jest irracjonalne lub intelektualnie niestosowne. Choć zarzut ten – nazywany 
probabilistycznym argumentem ze zła – nie jest głównym przedmiotem mo­
jego zainteresowania, wiąże się on w interesujący sposób z jednym z moich 
głównych tematów, mianowicie z pytaniem, czy wiara w Boga jest w sposób 
właściwy podstawowa. Rozważmy zatem pokrótce ów zarzut. Wysuwająca go 
osoba twierdzi, że 

(1) Bóg jest wszechmocnym, wszechwiedzącym i całkowicie dobrym 
stwórcą świata,

jest nieprawdopodobne lub mało prawdopodobne w świetle takiej ilości i ta­
kich rodzajów zła, jakie widzimy w świecie. Być może część zła jest konieczna 
do osiągnięcia określonych dobrych stanów rzeczy, jest go jednak zbyt wiele, 
przy czym znaczna jego część wydaje się całkowicie pozbawiona racji bytu. 
Osoba wysuwająca ten zarzut twierdzi zatem, że (1) jest nieprawdopodobne 
lub mało prawdopodobne w świetle

(2) Istnieje 1013 turpów zła,

gdzie turp to podstawowa jednostka zła – równa, jak można się domyślić, 
1/1013 (zła w aktualnym świecie).

Sedno obrony odwołującej się do wolnej woli polega na tym, że jest możliwe, iż Bóg nie 
był w stanie stworzyć świata zawierającego tyle dobra, ile go zawiera rzeczywisty świat, ale 



Strona 18  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

mniej niż 1013 turpów zła – i to nawet jeśli Bóg jest wszechwiedzący i wszechmocny. Inaczej 
mówiąc, mogłoby być tak, że 

(3) Bóg jest wszechmocnym, wszechwiedzącym, w pełni dobrym stwórcą świata, i nie 
był w stanie stworzyć świata zawierającego więcej dobra niż zawiera aktualny świat, ale 
mniej niż 1013 turpów zła.

Załóżmy na chwilę, że (3) jest rzeczywiście możliwe. Znane twierdzenie rachunku prawdo­
podobieństwa mówi, że

(4) Jeśli B wynika z A, a B jest nieprawdopodobne w świetle C, to A jest nieprawdopo­
dobne w świetle C.

Stąd jeśli (1) jest nieprawdopodobne lub mało prawdopodobne w świetle (2), to (3) jest nie­
prawdopodobne w świetle (2). Osoba formułująca zarzut musi więc przyjąć, że (3) jest mało 
prawdopodobne lub nieprawdopodobne w świetle (2).

Gdzie indziej 16 dowodziłem, iż całkowicie nieprzekonujące jest przypuszczenie, że (3) jest 
mało prawdopodobne lub nieprawdopodobne przy założeniu prawdziwości (2), a zatem nie­
przekonujące jest też przypuszczenie, że (1) jest nieprawdopodobne w świetle (2). Nazwijmy 
tę odpowiedź „poboczną”. Zamiast niej chcę tu przedstawić szerzej odpowiedź główną.

Przypuśćmy tymczasowo, iż (1) jest faktycznie nieprawdopodobne w świetle 
(2). Zgódźmy się, że w świetle istnienia 1013 turpów zła jest mało prawdopodob­
ne, iż świat został stworzony przez Boga, który jest doskonały pod względem 
mocy, wiedzy i dobroci. Co ma z tego wynikać? W jakim sensie ma to być 
zarzut wobec wiary w Boga? Jak ma dalej przebiegać argumentacja? Z tego, 
co powiedziano, nie wynika bynajmniej, że teizm jest fałszywy. Nie wynika 
też, że ktoś, kto akceptuje (1) i (2) (a zarazem – dodajmy − uznaje, że (1) jest 

16	 A. Plantinga, The Probabilistic Argument from Evil, „Philosophical Studies” 35 (1979), nr 1, 
s. 1–53.



Strona 19  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

nieprawdopodobne w świetle (2)), posiada irracjonalny system przekonań 
lub popełnia jakiś błąd poznawczy. Jest bowiem jasne, że mogłoby być tak, iż 
(1) jest nieprawdopodobne w świetle (2), ale prawdopodobne w świetle innych 
posiadanych przez nas informacji. Mógłbym na przykład wiedzieć zarówno, że

(5) Feike jest Fryzyjczykiem, a 9 na 10 Fryzyjczyków nie umie pływać,

jak i że

(6) Feike jest fryzyjskim ratownikiem wodnym, a 99 na 100 fryzyjskich 
ratowników potrafi pływać.

Można sensownie utrzymywać, że 

(7) Feike potrafi pływać,

jest prawdopodobne w świetle (6), ale nieprawdopodobne w świetle (5). Jeśli 
ponadto (5) i (6) stanowią całą naszą wiedzę na temat umiejętności pływackich 
Feikego, to pogląd, że potrafi on pływać, jest dla nas epistemicznie bardziej 
akceptowalny niż pogląd, iż nie potrafi – choć wiemy coś, w świetle czego ten 
pierwszy pogląd jest nieprawdopodobny.

W istocie moglibyśmy z powodzeniem posiadać wiedzę zarówno na temat (5), 
jak i (7); przedmiotem naszej wiedzy mogłaby być para sądów A i B, takich 
że A jest nieprawdopodobny w świetle B. Nawet zatem gdyby (2) przemawiało 
przeciwko (1) albo (1) było nieprawdopodobne w świetle (2), nie miałoby to 
większego znaczenia. Jak więc należałoby dopracować ten zarzut? Jakie ruchy 
może wykonać jego zwolennik?



Strona 20  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Przypuszczalnie uważa on, że (1) jest nieprawdopodobne nie tylko w świetle (2), 
ale w świetle odpowiedniego zbioru całkowitego materiału dowodowego – być 
może wszelkiego materiału, jakim dysponuje teista, albo jakim jest racjonalnie 
zobowiązany dysponować. Zwolennik omawianego zarzutu musi zakładać, że 
istnieje taki materiał dowodowy obejmujący (2); twierdzi również, że (1) jest 
nieprawdopodobne w świetle całego tego materiału.

Cofnijmy się na chwilę i rozważymy ponownie ogólną strukturę argumentu 
probabilistycznego. Jego zwolennik twierdzi, że teista postępuje irracjonalnie, 
akceptując wiarę w Boga, ponieważ jest ona nieprawdopodobna w świetle (2), 
czyli w świetle sądu, że istnieje 1013 turpów zła – sądu, którego prawdziwość 
teista uznaje. Jak jednak widzieliśmy, nawet jeśli istnienie Boga jest niepraw­
dopodobne w świetle (2), to w żadnym razie nie wystarczy, by dowieść, że 
struktura przekonań teisty jest irracjonalna; może istnieć wiele przekonań 
A i B takich, że mimo iż A jest nieprawdopodobne w świetle B, możemy bez 
żadnej ujmy przyjąć je oba. Osoba wysuwająca omawiany zarzut musi więc 
przyjmować coś takiego: dla dowolnego teisty T istnieje zbiór sądów Tz, który 
stanowi jego całkowity materiał dowodowy; i dla dowolnego sądu A akceptowa­
nego przez tego teistę akceptacja przezeń tego sądu jest racjonalna tylko wtedy, 
gdy A nie jest nieprawdopodobny w świetle Tz. Osoba wysuwająca omawiany 
zarzut stawia tezę, że istnienie Boga jest nieprawdopodobne w świetle Tz, dla 
każdego (albo niemal każdego) teisty.

Przypuśćmy, że nazwiemy Tz ewidencjalnym zbiorem teisty. Jest to zbiór są­
dów, wobec którego jego przekonania są, by tak rzec, odpowiedzialne. Dane 
przekonanie jest dla niego racjonalnie akceptowalne tylko wtedy, gdy nie jest 
nieprawdopodobne w świetle Tz. Jak dotąd nie wiemy jeszcze, jakie rodzaje są­
dów składają się na Tz. Mogą to być sądy, o których teista wie, że są prawdziwe; 
może to być największy podzbiór jego przekonań, jaki może on racjonalnie 
zaakceptować bez materiału dowodowego w postaci innych sądów; może to 



Strona 21  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

być zbiór sądów, które są przedmiotem jego wiedzy bezpośredniej – nieopartej 
na innych sądach. Jakkolwiek scharakteryzujemy ów zbiór Tz, natychmiast 
pojawia się pytanie: dlaczego wiara w Boga nie może należeć do Tz? Być może 
dla teistów – a w każdym razie dla niektórych z nich – wiara w Boga wchodzi 
w skład Tz. W takim wypadku nie będzie ona z pewnością nieprawdopodob­
na w świetle Tz. Być może teista wcale nie przekracza swoich epistemicznych 
uprawnień, przyjmując za punkt wyjścia wiarę w Boga, traktując ją jako jeden 
z tych sądów, do których relacja prawdopodobieństwa wyznacza racjonalną 
poprawność innych żywionych przez niego przekonań. W takim wypadku 
fakt, o ile jest to fakt, że wiara teistyczna jest nieprawdopodobna w świetle 
istnienia zła, w najmniejszym stopniu nie dowodzi, iż przyjęcie jej przez teistę 
jest irracjonalne. Ta odpowiedź na probabilistyczny argument ze zła jest bez 
zarzutu i prowadzi bezpośrednio do jednego z pytań, które szczególnie mnie 
interesują: jakie rodzaje przekonań stanowią racjonalnie czy zasadnie punkt 
wyjścia? Które przekonania można we właściwy sposób zaakceptować bez 
materiału dowodowego, to jest bez ewidencjalnego wsparcia ze strony innych 
przekonań? Zwolennik probabilistycznego argumentu ze zła najzwyczajniej 
zakłada, że przekonanie o Bogu nie ma tego statusu; ale być może myli się 
w tej sprawie.

C. Sformułowanie zarzutu ewidencjalistycznego

Przejdźmy teraz do zarzutu ewidencjalistycznego. Wielu filozofów przyj­
muje, że siła przekonania powinna być zawsze proporcjonalna do siły ma­
teriału dowodowego na jego rzecz. Zdaniem Johna Locke’a znakiem roz­
poznawczym osoby racjonalnej jest, że „nie podtrzymuje żadnego zdania 
z większym poczuciem pewności, niż to usprawiedliwia materiał dowodowy,  



Strona 22  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

na jakim się ono opiera” 17. Według Hume’a „[c]złowiek mądry dostosowuje 
więc swoje przekonanie do materiału dowodowego” 18. W XIX wieku Clifford, 
ów „cudny enfant terrible”, jak go nazywa William James, podkreśla, że przy­
jęcie przekonania bez wystarczającego materiału dowodowego jest niegodziwe, 
niemoralne, potworne i może jeszcze na domiar złego pozbawione taktu:

Jeśli ktokolwiek spośród swych współbraci zasługuje na szacunek, to ten, kto broni 

czystości swojego przekonania z fanatyczną zazdrością i troskliwością przed tym, 

by nie spoczęło na obiekcie tego niegodnym i nie pozostało splamione na wieki 19. 

Jak dodaje, 

[…] przyjęcie przekonania bez wystarczającego materiału dowodowego daje kra­

dzioną przyjemność. Nie tylko zwodniczą, bowiem dającą nam poczucie władzy, 

której tak naprawdę nie posiadamy, lecz także grzeszną, ponieważ skradzioną 

w sposób urągający naszym obowiązkom wobec ludzkości. Winniśmy bowiem 

wystrzegać się takich przekonań jak zarazy, która może szybko opanować nasze 

ciało, aby następnie rozprzestrzenić się na całe miasto 20.

I w końcu:

Podsumowując: zawsze, wszędzie i bez względu na osobę, niesłusznie jest żywić 

przekonania oparte na niedostatecznym materiale dowodowym 21. 

17	 Por. J. Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, przeł. B. J. Gawecki, t. 2, Warszawa: 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe 1955, s. 457, 4.19.1 (przyp. tłum.).

18	 Por. D. Hume, Badania dotyczące rozumu ludzkiego wraz z apendyksami, przeł. D. Misztal 
i T. Sieczkowski, Kraków: Wydawnictwo Zielona Sowa 2004, rozdz. X, s. 90 (przyp. tłum.).

19	 W. K. Clifford, The Ethics of Belief, s. 183 [Tenże, Etyka przekonań, s. 172].
20	 Tamże, s. 184 [Por. tamże, s. 173].
21	 Tamże, s. 186 [Por. tamże, s. 175].



Strona 23  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(W cytatach tych nietrudno wyczuć „ton gwałtownego patosu”, który przypisuje 
Cliffordowi James). Clifford utrzymywał oczywiście, że osoba wierząca w Boga 
wierzy na podstawie niedostatecznego materiału dowodowego i wobec tego 
nie dopełnia obowiązku wobec ludzkości. W bliższych nam czasach tę samą 
ideę wyznawał Russell: „Przypisz każdej hipotezie, która jest warta twojego 
namysłu”, powiada, „dokładnie taki stopień wiarygodności, jaki zapewnia 
jej materiał dowodowy”; a według niego materiał dowodowy bynajmniej nie 
przemawia za istnieniem Boga.

1. Anthony Flew: domniemanie ateizmu

W jeszcze bliższych nam czasach Flew poleca, mówiąc jego słowami, „jasny 
i zniewalający esej” Clifforda („zniewalający” należy tu chyba rozumieć jako 
„przekonujący”). Twierdzi on następnie, że istnieje, by posłużyć się jego okreś­
leniem, „domniemanie ateizmu”. Czym jest owo domniemanie i dlaczego 
mielibyśmy je przyjąć? Oto jak Flew przedstawia tę sprawę:

Chciałbym rozpatrzyć twierdzenie, że punktem wyjścia sporu o istnienie Boga 

powinno być domniemanie ateizmu, i że ciężar dowodu musi spoczywać na  

teiście. 

Słowo „ateizm”, pojawiające się w tym twierdzeniu, należy jednak rozumieć nie­

standardowo. O ile obecnie w powszechnie znanym znaczeniu „ateista” to „ktoś, 

kto twierdzi, że nie istnieje taka istota jak Bóg”, ja chciałbym rozumieć to słowo 

negatywnie, a nie pozytywnie. Chcę odczytać pierwotny grecki przedrostek „a” 

w słowie „ateista” w taki sam sposób, w jaki zwyczajowo odczytujemy go w innych 

grecko-polskich słowach, takich jak „amoralny”, „atypowy” czy „asymetryczny”. 



Strona 24  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

W świetle tej interpretacji ateista to po prostu ktoś, kto nie jest teistą, a nie ktoś, 

kto pozytywnie stwierdza nieistnienie Boga 22.

Zwolennik domniemania ateizmu pragnie dowieść, że spór o istnienie Boga należy 

prowadzić w określony sposób i że na zagadnienie to należy patrzeć z określo­

nej perspektywy. Jego teza głosi, że ciężar dowodu ten spoczywa na teiście: po 

pierwsze, teista powinien przedstawić i obronić proponowane przez siebie pojęcie 

Boga; po drugie, powinien podać wystarczającą rację dla przekonania, że pojęcie 

to faktycznie ma zastosowanie 23.

Jak mamy rozumieć te słowa? Co na przykład znaczy sformułowanie: „punk­
tem wyjścia sporu [...] powinno być domniemanie ateizmu”? Jakie są typowe 
punkty wyjścia sporów i na czym polega rozpoczęcie sporu z takiego punktu? 
Być może Flew ma na myśli coś takiego: określić właściwy punkt wyjścia sporu, 
to określić tego rodzaju przesłanki, do których obie strony mogą się w sposób 
właściwy odwołać, broniąc swoich stanowisk. Przypuśćmy, że spieramy się o to, 
czy Stany Zjednoczone mają prawo zająć pola naftowe na Bliskim Wschodzie, 
jeśli kraje OPEC odmówią sprzedania im nafty po cenie, którą uważamy za 
uczciwą. Ja twierdzę, że tak, i w obronie mojego stanowiska podaję argument, 
którego przesłanką jest sąd, iż w takich okolicznościach Stany Zjednoczone 
rzeczywiście mają prawo zająć owe pola naftowe. Nie ulega wątpliwości, że 
taki manewr nie na wiele by się zdał. Podobnie spór o istnienie Boga nie może 
sensownie wyjść od założenia, że Bóg istnieje. Inaczej mówiąc, argumentacja 
teisty nie może w dopuszczalny sposób odwołać się do takich przesłanek, 
jak ta, że istnieje ktoś taki jak Bóg; w przeciwnym razie sprawa byłaby zbyt 
prosta. Przy takim rozumieniu wyrażenia „punkt wyjścia” Flew ma więc 
całkowitą rację: spór nie może zakładać w punkcie wyjścia, że Bóg istnieje. 

22	 A. Flew, The Presumption of Atheism, s. 14. 
23	 Tamże, s. 14–15.



Strona 25  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Oczywiście jest również prawdą, że spór nie może wyjść od założenia, iż Bóg 
nie istnieje; posługując się słowem „ateizm” w jego potocznym sensie, możemy 
mówić również o domniemaniu a-ateizmu. Wygląda więc na to, że faktycznie 
można mówić o domniemaniu ateizmu (tak jak rozumie je Flew), ale w tym 
samym sensie istnieje równorzędne domniemanie a-ateizmu. Jeśli to właśnie 
ma na myśli Flew, wówczas jego słowa są jak najbardziej trafne, choć nieco  
banalne.

Jednakże gdzie indziej Flew zdaje się rozumieć domniemanie ateizmu zgoła 
inaczej:

Uzasadnieniem domniemania ateizmu jest nieunikniony wymóg podstaw. Jeśli 

mamy ustalić, że Bóg istnieje, musimy mieć dobre podstawy dla przekonania, że 

tak właśnie jest. Dopóki (albo jeżeli) takie podstawy nie zostaną przedstawione, 

nie mamy dosłownie żadnej racji dla tego przekonania; a w tej sytuacji jedyną 

rozsądną postawą musi być przeczący ateizm lub agnostycyzm 24.

To twierdzenie jest znacznie bardziej dyskusyjne niż sugestia, że w punkcie 
wyjścia sporu o istnienie Boga nie należy zakładać, iż zaprawdę istnieje taka 
osoba jak Bóg. Flew twierdzi tu, że uznanie wiary teistycznej przy braku argu­
mentów czy materiału dowodowego na rzecz istnienia Boga jest irracjonalne 
lub nierozumne. Inaczej mówiąc, twierdzi on, że jeśli nie znamy żadnych 
sądów, które stanowią materiał dowodowy na istnienie Boga, to nie możemy 
racjonalnie wierzyć w Boga. Oczywiście Flew, podobnie jak Russell, Clifford 
i wielu innych, utrzymuje, że faktycznie brakuje wystarczających podstaw czy 
materiału dowodowego na rzecz wiary w Boga. Wydaje się więc, że przyjmuje 
on następujące dwie zasady:

24	 Tamże, s. 22.



Strona 26  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(8) Uznanie wiary teistycznej wobec braku wystarczającego materiału 
dowodowego czy racji jest irracjonalne lub nierozumne

oraz

(9) Nie posiadamy materiału dowodowego, a w każdym razie wystarcza­
jącego materiału dowodowego, na rzecz sądu, że Bóg istnieje.

2. Michael Scriven: ateizm jest obowiązkowy wobec braku materiału 
dowodowego

Zdaniem Scrivena, jeśli argumenty za istnieniem Boga zawodzą, to jedyną ra­
cjonalną postawą jest nie tyle brak wiary w Boga, ile ateizm, czyli przekonanie, 
że Boga nie ma. Odnosząc się do teistycznych dowodów, pisze on: „Wykażemy 
teraz, że jeśli zawodzą, wówczas nie ma innej opcji niż ateizm” 25. Następnie 
powiada: „nie potrzebujemy dowodu na nieistnienie Boga, aby uzasadnić ateizm. 
Ateizm jest obowiązkowy wobec braku materiału dowodowego na istnienie 
Boga. […] W wypadku braku takiego materiału jedynym właściwym rozwią­
zaniem jest nie tyle zawieszenie przekonania, na przykład o świętym Mikołaju, 
ile przyjęcie przekonania o jego nieistnieniu” 26. Twierdzenie Scrivena wydaje się 
jednak całkowicie arbitralne. Utrzymuje on, że jeśli zawodzą argumenty za 
istnieniem Boga i jeśli zawodzą również argumenty przeciwko istnieniu Boga, 
to racjonalnie obowiązkowy jest ateizm. Jeśli nie posiadasz materiału dowodo­
wego na istnienie Boga, to masz racjonalny obowiązek uznać przekonanie, że 
Bóg nie istnieje – bez względu na to, czy posiadasz jakiś materiał dowodowy 

25	 M. Scriven, Primary Philosophy, s. 102–103.
26	 Tamże, s. 103.



Strona 27  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

przeciwko istnieniu Boga czy nie. Na początek należy odnotować, że Scriven 
nie traktuje w jednakowy sposób

(10) Bóg istnieje

oraz

(11) Bóg nie istnieje.

Jak twierdzi, jeśli nie istnieje materiał dowodowy na rzecz (10), to jedynym 
racjonalnym wyjściem jest uznanie jego negacji, mianowicie (11). Rzecz jas­
na nie zaleca on jednak, byśmy podobnie potraktowali (11); nie sugeruje, że 
jeśli nie istnieje materiał dowodowy na rzecz (11), to mamy racjonalny obo­
wiązek uznać jego zaprzeczenie, a mianowicie (10). (Gdyby zaproponował, by 
(11) potraktować tak samo jak (10), musiałby przyjąć, że w sytuacji, gdy nie 
mamy materiału dowodowego ani na jedno, ani na drugie, to racjonalne byłoby 
uznanie negacji (10), czyli (11), oraz negacji (11), czyli (10)). Dlaczego zatem 
Scriven niejednakowo traktuje sądy (10) i (11)? Jak to uzasadnia? Czy teista nie 
mógłby równie sensownie powiedzieć: „Jeśli argumenty za ateizmem zawodzą 
i nie ma materiału dowodowego na rzecz (11), to racjonalnie obowiązkowy jest 
teizm”? Twierdzenie Scrivena, przynajmniej wstępnie, wygląda na arbitralny 
akt intelektualnego imperializmu.

Scriven mówi o zobowiązaniach czy obowiązkach w odniesieniu do przekonań – jak 
powiada, wobec braku materiału dowodowego ateizm jest obowiązkowy. Jakie zasady 
epistemicznego zobowiązania leżą u podstaw tego twierdzenia? Oczywiście nie możemy 
sensownie utrzymywać, że dla dowolnego sądu A, jeśli S nie posiada materiału dowodowego 
dla A, to S jest racjonalnie zobowiązany przyjąć przekonanie ~A; wówczas bowiem, jeśli 
S nie posiada żadnego materiału dowodowego ani dla A, ani dla ~A, to S będzie zobowią­
zany przyjąć zarazem A i ~A. Niektóre wypowiedzi Scrivena sugerują, że S ma obowią­
zek sprostać tym surowym wymogom jedynie w odniesieniu do sądów egzystencjalnych:



Strona 28  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Pamiętając, że nawet skromny materiał dowodowy na rzecz istnienia bytu o nadprzy­
rodzonych mocach będzie musiał być bardzo wysokiej próby („skromny” nie znaczy 
„wątpliwy”), widzimy, że niepowodzenie wszystkich argumentów, tj. całego materiału 
dowodowego, sprawi, iż materiał dowodowy nie uzasadni nawet szeroko rozumianego 
agnostycyzmu 27. 

Następnie dodaje w przypisie:

Uwaga techniczna: próby sformułowania ogólnej zasady dotyczącej materiału dowodo­
wego, na której opiera się to rozumowanie, natrafiają zwykle na trudności pokrewne 
tym, które znamy z paradoksów konfirmacji. Na przykład wsparciem dla negatywnych 
hipotez egzystencjalnych w języku naturalnym może być brak dowodów na rzecz hipotez 
z nimi sprzecznych; natomiast pozytywne hipotezy egzystencjalne nie stają się sensowne 
na mocy tego, że nie obalono ich zaprzeczeń 28. 

Być może kluczowe jest to ostatnie zdanie: Scriven uważa, że pozytywne hipotezy egzysten­
cjalne mają zupełnie inny status niż negatywne hipotezy egzystencjalne. Zdaje się sądzić, że 
wobec braku materiału dowodowego mamy obowiązek uznać negację pozytywnej hipotezy 
egzystencjalnej; nie dotyczy to oczywiście negatywnej hipotezy egzystencjalnej. Trudno zro­
zumieć taką dyskryminację pozytywnych hipotez egzystencjalnych – dlaczego mielibyśmy 
uważać je za mniej wiarygodne, ab initio, niż negatywne hipotezy egzystencjalne? W istocie 
według Rudofa Carnapa i wielu spośród jego kontynuatorów aprioryczne prawdopodobień­
stwo sądów ogólnych jest równe 0; ponieważ negatywny sąd egzystencjalny ~(∃x) Fx jest 
równoważny z ogólnym sądem ((x)~Fx), to i jego aprioryczne prawdopodobieństwo byłoby 
równe 0, tak że jego zaprzeczenie posiadałoby aprioryczne prawdopodobieństwo równe 1 29. 
Twierdzenie, że aprioryczna wiarygodność pozytywnych sądów egzystencjalnych wynosi 1, 
byłoby z pewnością nieco przesadne; czy istnieje jednak jakaś racja, by sądzić, że przy braku 
materiału dowodowego za lub przeciw negatywne sądy egzystencjalne narzucają nam się 
z większą siłą niż pozytywne? Najdelikatniej mówiąc, bardzo trudno doszukać się takiej racji.

27	 Tamże, s. 105.
28	 Tamże.
29	 Zob. A. Plantinga, The Probabilistic Argument from Evil, s. 27 i n. 



Strona 29  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Jak by nie było, sugestia Scrivena jest całkowicie nietrafna. Rozważmy

(12) Istnieje przynajmniej jeden człowiek, który nie został stworzony przez Boga.

Jest prawdą konieczną, że 

(13) Jeśli Bóg istnieje, to Bóg stworzył wszystkich ludzi, jacy istnieją.

(Jeśli uważasz, że sąd (13) nie jest konieczny, zamień „Bóg” w (12) i (13) na „istota, która jest 
tożsama z Bogiem i która stworzyła wszystkich ludzi, jacy istnieją”). (12) jest pozytywnym 
sądem egzystencjalnym; zatem zgodnie z sugestią Scrivena, o ile nie posiadamy materiału 
dowodowego na jego rzecz, powinniśmy uznać jego negację. Gdy więc zawodzą argumenty 
na rzecz (12), powinniśmy przyjąć jego negację. Jednak z uwagi na konieczność (13) każdy 
argument za (12) można przekształcić w argument za nieistnieniem Boga – argument, 
który jest skuteczny, o ile skuteczny jest wstępny argument za (11). Jeśli więc argumenty za 
nieistnieniem Boga są chybione, to chybione są też argumenty za (12). Tymczasem w myśl 
zasady Scrivena, jeśli argumenty za (12) są chybione, to jesteśmy racjonalnie zobowiązani 
uznać jego negację, czyli

(14) Każdy człowiek został stworzony przez Boga.

Zatem w myśl tej zasady, jeśli argumenty przeciwko istnieniu Boga zawodzą, jesteśmy racjo­
nalnie zobowiązani uznać, że każdy człowiek został stworzony przez Boga; a jeśli zawodzą 
argumenty zarówno za istnieniem Boga, jak i przeciwko niemu, to jesteśmy zobowiązani 
uznać zarówno, że Bóg nie istnieje, jak i że stworzył nas wszystkich. Niewątpliwie Scriven 
uznałby ten rezultat za niezadowalający.

Ekstrawaganckie twierdzenie Scrivena nie wygląda więc obiecująco. Powróćmy 
do bardziej umiarkowanej wersji ewidencjalizmu, zwięźle wyrażonej przez

(8) Uznanie wiary teistycznej wobec braku wystarczającego materiału 
dowodowego czy racji jest irracjonalne lub nierozumne



Strona 30  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

oraz

(9) Nie posiadamy materiału dowodowego, a w każdym razie wystarcza­
jącego materiału dowodowego, na rzecz sądu, że Bóg istnieje.

3. Zarzut ewidencjalistyczny a obowiązek intelektualny

(9) jest zaiste mocnym twierdzeniem. Co z rozmaitymi argumentami na rzecz 
istnienia Boga – na przykład tradycyjnymi argumentami kosmologicznymi 
i teleologicznymi? Co z różnymi wersjami argumentu moralnego opracowanymi 
na przykład przez Alfreda Edwarda Taylora i ostatnio przez Roberta Merrihew 
Adamsa? Co z argumentami w szerokim sensie indukcyjnymi czy probabili­
stycznymi opracowanymi przez Fredericka Roberta Tennanta, Clive’a Staplesa 
Lewisa, Erica Lionela Mascalla, Basila Mitchella, Richarda Swinburne’a i innych? 
Co z argumentem ontologicznym w jego współczesnych wersjach? 30 Czy żaden 
z nich nie dostarcza materiału dowodowego? Zauważmy: pytanie nie dotyczy 
tego, czy te argumenty, rozpatrywane łącznie lub osobno, stanowią dowód 
istnienia Boga; jest oczywiste, że go nie stanowią. Pytanie dotyczy tylko tego, 
czy argumenty te mogą dostarczyć materiału, który pozwoliłby racjonalnie 
uzasadnić wiarę w Boga, a to zupełnie inna sprawa.

Obecnie zajmę się jednak kolejnym założeniem mego oponenta – twierdze­
niem, że przyjęcie wiary teistycznej wobec braku materiału dowodowego czy 
racji jest irracjonalne lub nierozumne. Co przemawia za prawdziwością tego 
twierdzenia? Dlaczego mielibyśmy sądzić, że teista, jeśli ma być racjonalny, 
musi posiadać materiał dowodowy lub jakąś rację, by sądzić, że taki materiał 

30	 Zob. np. A. Plantinga, The Nature of Necessity, rozdz. X. 



Strona 31  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

istnieje? Dlaczego nie przyjąć, że teista ma pełne epistemiczne prawo wierzyć 
w Boga bez żadnego argumentu czy materiału dowodowego? Rozważmy tę 
kwestię. Zacznijmy od pytania, co ma na myśli mój przeciwnik, gdy mówi 
o irracjonalności przekonania. Jaką moc ma jego twierdzenie, że wiara te­
istyczna jest irracjonalna, i jak należy je rozumieć? Od razu warto zauważyć, 
że podstawą tego zarzutu jest pogląd normatywny. Określa on warunki, jakie 
musi spełnić dowolna osoba, jeśli jej system przekonań ma być racjonalny, gdzie 
termin „racjonalny” ma charakter normatywny czy wartościujący. Według 
mego oponenta istnieje właściwy i niewłaściwy sposób uznawania przekonań. 
Ludzie ponoszą odpowiedzialność, mają obowiązki i zobowiązania dotyczące 
posiadania przekonań, podobne do tych, które dotyczą działań – a jeśli traktu­
jemy posiadanie przekonania jako działanie, podobne do tych, które dotyczą 
innych działań. Profesor Brand Blanshard stawia sprawę jasno:

[…] wszędzie i zawsze przekonanie posiada wymiar etyczny. Istnieje coś takiego, 

jak ogólna etyka intelektu. Uważam, że główna zasada tej etyki jest taka sama 

w ramach religii i poza nią. Zasada ta jest prosta i ogólna: dostosuj stopień ak­

ceptacji do materiału dowodowego 31.

Z kolei według Scrivena

Nawet przekonanie, za którym nie przemawia żaden materiał dowodowy,  

tj. przekonanie wykraczające poza taki materiał – mimo że jest mniejszym prze­

winieniem niż wiara w coś, co kłóci się z dobrze potwierdzonymi prawami – jest 

wyraźnie irracjonalne, ponieważ sprowadza się po prostu do uznania przekonania 

mimo braku uzasadnienia. W wypadku braku takiego materiału dowodowego 

jedynym właściwym rozwiązaniem jest nie tyle zawieszenie przekonania, na 

31	 B. Blanshard, Reason and Belief, s. 401. 



Strona 32  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

przykład o istnieniu świętego Mikołaja, ile odrzucenie tego przekonania. Z całą 

pewnością nie jest nim wiara 32.

Być może tego rodzaju zobowiązanie jest w gruncie rzeczy tylko szczególnym 
przypadkiem ogólniejszego zobowiązania moralnego; niewykluczone jednak, 
że jest wyjątkowe i sui generis. Tak czy inaczej, powiada mój przeciwnik, ist­
nieją takie zobowiązania; wypełniać je to być racjonalnym, a sprzeciwiać się 
im to być irracjonalnym. 

Brzmi to rozsądnie; wydaje się, że istotnie mamy obowiązki i zobowiązania 
dotyczące przekonań, a w każdym razie dotyczące ogólnie obszaru związanego 
z przekonaniami. Niekiedy pomyślność własna i innych zależy od posiadanych 
przez nas przekonań. Jeśli podczas zajścia z Grand Teton przygotowuję zaczep 
do 36-metrowego zjazdu po linie do Upper Saddle, to powinienem utworzyć 
przekonanie w rodzaju Ten zaczep jest stabilny jedynie po uważnych oględzi­
nach i testach. Ktoś, komu powierzono zadanie przeprowadzenia zwiadu – na 
przykład szpiedzy, których Jozue wysłał do Kanaanu – ma obowiązek zdobyć 
prawdziwe informacje. Ja mam zobowiązanie związane z przekonaniem, że 
Justyn Męczennik był greckim apologetą, wynikające z faktu, iż uczę filozofii 
średniowiecznej, muszę wykładać na ten temat i nie powinienem wprowa­
dzać w błąd moich studentów. Natura tych zobowiązań może być trudna do 
sprecyzowania: Na czym dokładnie polega moje zobowiązanie? Czy jestem 
zobowiązany mieć przekonanie, że Justyn Męczennik był greckim apologetą 
wtedy i tylko wtedy, gdy Justyn Męczennik był greckim apologetą? Czy też 
mam sformułować przekonanie na ten temat jedynie po przeprowadzeniu 
stosownych badań? Czy może po prostu mam powiedzieć studentom praw­
dę o Justynie Męczenniku, niezależnie od tego, jakie sam w zaciszu mojego 
gabinetu żywię na jego temat przekonania? Albo może mam im przekazać 

32	 M. Scriven, Primary Philosophy, s. 103.



Strona 33  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

opinię rozpowszechnioną wśród znawców tematu? Z kolei, gdy chodzi o zjazd 
po linie, czy mam obowiązek posiadać przekonanie, że zaczep jest stabilny 
wtedy i tylko wtedy, gdy taki jest? Czy też tylko wtedy, gdy taki jest? Czy może 
mam tylko obowiązek przeprowadzenia dokładnej inspekcji, zanim utworzę 
owo przekonanie? A może nie istnieje w ogóle zobowiązanie do posiadania 
przekonań, a tylko do działania zgodnie z określonym przekonaniem jedynie 
po odpowiednim zbadaniu sprawy? Jak by nie było, wydaje się rozsądnym 
przyjąć, że istnieją zobowiązania i normy dotyczące przekonań, i nie zamie­
rzam podważać tego założenia.

Owe obowiązki czy zobowiązania dotyczące przekonań – nazwijmy je „obowiązkami inte­
lektualnymi” – mogą przyjmować najrozmaitsze formy. Mogą istnieć obowiązki dotyczące 
nabywania przekonań; są być może takie sposoby nabywania przekonań, że mamy racjonalny 
obowiązek podjęcia starań, by ich w ten sposób nie nabywać. Mogą istnieć obowiązki w za­
kresie podtrzymywania przekonań; być może w pewnych warunkach jesteśmy zobowiązani 
starać się zachować dane przekonanie, w innych powinniśmy być gotowi rozważyć jego 
odrzucenie, a w jeszcze innych naszym epistemicznym obowiązkiem jest pozbyć się go. 
Mogą również istnieć inne rodzaje obowiązków epistemicznych, na przykład związane z siłą 
przekonania albo z otwartością na wpływ osób starszych i mądrzejszych. 

Ponadto obowiązki te można rozmaicie rozumieć. Po pierwsze, można je zinterpretować 
teleologicznie; przyjąć intelektualny utylitaryzm. Najogólniej mówiąc, chodziłoby o to, że 
nasze intelektualne zobowiązania są pochodną związku między naszymi przekonaniami 
a tym, co jest samo w sobie dobre lub samo w sobie złe; nasze zobowiązania intelektualne 
są po prostu szczególnym przypadkiem ogólnego zobowiązania, aby działać w sposób mak­
symalizujący dobro i minimalizujący zło. Być może tak zapatruje się na tę sprawę Clifford. 
Gdyby ludzie akceptowali sądy w rodzaju Ten DC-10 jest przygotowany do bezpiecznego 
lotu bez wystarczającego materiału dowodowego, skutki mogłyby być opłakane. Być może 
przynajmniej niektórzy z nas mają więc obowiązek uznać ten sąd, jedynie dysponując 
adekwatnym materiałem dowodowym. Intelektualny utylitarysta mógłby być utylitarystą 
idealistą, tzn. utrzymywać, że określone stany epistemiczne są same w sobie wartościowe – 
na przykład wiedza, posiadanie prawdziwego przekonania albo sceptyczne i krytyczne na­
stawienie, które nie ugina się pod wpływem byle doktryny. Jednym z naszych obowiązków 



Strona 34  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jest więc dążenie do urzeczywistnienia tych wartościowych stanów rzeczy. Być może tak 
należy odczytać następujące słowa profesora Rodericka Chisholma:

Rozważmy pojęcie tego, co można by nazwać „wymogiem intelektualnym”. Możemy 
przyjąć, że każda osoba podlega czysto intelektualnemu wymogowi: z całych sił starać 
się doprowadzić do tego, by dla każdego rozważanego sądu, przyjąć go wtedy i tylko 
wtedy, gdy jest prawdziwy 33.

Oczywiście ktoś mógłby spełnić to zobowiązanie, rozważając wyłącznie kilka całkowicie 
oczywistych sądów; mógłby poprosić swoich przyjaciół, by nie wspominali w jego obecności 
żadnych prawd poza najoczywistszymi – takimi jak podstawowe prawdy arytmetyki. Wydaje 
się zatem, że należałoby uwzględnić również gotowość rozważenia wielu sądów, i to sądów 
różnych typów. Mimo to rozsądnie będzie uznać istnienie czegoś na kształt zobowiązania 
wspomnianego przez Chisholma.

Po drugie, moglibyśmy zinterpretować obowiązki intelektualne aretycznie. Mój oponent 
mógłby przyjąć w odniesieniu do intelektu to, co profesor William Frankena nazywa „mie­
szaną etyką cnót”. Istnieją wartościowe stany noetyczne czy intelektualne (wartościowe same 
w sobie bądź w relacji do czegoś innego); istnieją również odpowiednie cnoty intelektualne, 
nawyki działania w sposób wytwarzający lub upowszechniający owe wartościowe stany bądź 
też sprzyjające im. Intelektualne zobowiązania polegają zatem na dążeniu do wytwarzania 
czy rozwijania owych cnót intelektualnych, w sobie i w innych.

Po trzecie, moglibyśmy zinterpretować zobowiązania intelektualne deontologicznie – przyjąć 
czystą etykę zobowiązania w odniesieniu do intelektu. Być może istnieją zobowiązania in­
telektualne niezwiązane w żaden sposób z dobrem i złem, lecz wynikające wyłącznie z tego, 
że jesteśmy takimi a nie innymi istotami i posiadamy takie a nie inne władze poznawcze. 
Powyższy cytat z Chisholma można również tak odczytać. Zobowiązania intelektualne 

33	 R. M. Chisholm, Theory of Knowledge, wyd. 2, New York: Prentice-Hall 1977, s. 14 [W języku 
polskim dostępny jest przekład trzeciego, zmienionego wydania podręcznika Chisholma, 
w którym tego fragmentu brak. Zob. R. Chisholm, Teoria poznania, przeł. R. Ziemińska, 
Lublin: Daimonion 1994].



Strona 35  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

można więc interpretować rozmaicie, i oczywiście zobowiązaniom tym będą odpowiadać 
stosowne pozwolenia intelektualne.

Być może spierający się ze mną ewidencjalista uważa, że istnieją zobowiązania 
intelektualne następującego rodzaju. W odniesieniu do pewnego typu sądów 
mam obowiązek nie uznawać ich, o ile nie posiadam materiału dowodowego 
na ich rzecz. Mam obowiązek nie akceptować negacji wyraźnie samooczy­
wistego sądu, chyba że widzę, iż pozostaje on w konflikcie z innymi sądami, 
które wydają się samooczywiste. Mam obowiązek zaakceptować sąd w rodzaju 
Widzę drzewo w określonych, trudnych do sprecyzowania, okolicznościach, 
obejmujących przynajmniej pomyślenie przeze mnie tego sądu, posiadanie 
charakterystycznego rodzaju doświadczenia wzrokowego oraz brak racji, by 
sądzić, że moje narządy zmysłowe nie działają poprawnie.

Oczywiście owe zobowiązania miałyby charakter prima facie; w szczególnych 
okolicznościach mogłyby zostać unieważnione przez inne zobowiązania. 
Mam obowiązek nie brać chleba ze sklepu bez pozwolenia i mówić prawdę. 
W szczególnych okolicznościach oba te zobowiązania mogą zostać zniesione 
przez inne – w pierwszym wypadku może to być zobowiązanie, aby nakarmić 
moje przymierające głodem dzieci, w drugim zobowiązanie, by chronić ludzkie 
życie (gdy do drzwi dobijają się naziści). Musimy więc odróżnić obowiązki 
czy zobowiązania prima facie od zobowiązań uwzględniających wszystkie 
okoliczności czy całościowych (ultima facie?). Mam prima facie zobowiązanie 
mówić prawdę, ale w danej sytuacji może ono zostać zniesione przez inne, 
tak że, wziąwszy wszystko pod uwagę, moim obowiązkiem jest skłamać. To 
jest szczypta prawdy, którą zawiera w sobie etyka sytuacyjna oraz, błędnie tak 
zwana, „nowa moralność”.

Intelektualne zobowiązania prima facie, podobnie jak zobowiązania innych 
rodzajów, mogą wchodzić ze sobą w konflikt. Być może mam prima facie 



Strona 36  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

zobowiązanie uznawać to, co wydaje mi się samooczywiste, oraz to, co, jak 
mi się wydaje, wynika w samooczywisty sposób z tego, co zdaje mi się sa­
mooczywiste. Cóż jednak począć w sytuacji, gdy, tak jak w wypadku Russel­
lowskich paradoksów, coś, co wydaje się w sposób samooczywisty fałszywe, 
wynika, w sposób zdawałoby się równie samooczywisty, z czegoś, co wydaje 
się w sposób samooczywisty prawdziwe? Mamy tu do czynienia z konfliktem 
intelektualnych zobowiązań prima facie i niezależnie od tego, co pocznę, nie 
dopełnię jednego z tych zobowiązań. Inny przykład: opisując wyżej zejście 
z Grand Teton, zapomniałem wspomnieć o gwałtownej burzy z piorunami 
nadchodzącej z południowego zachodu; ucieczka przed nią wymaga pośpie­
chu, równocześnie jestem zatem obowiązany dokładnie sprawdzić zaczep oraz 
niezwłocznie rozpocząć zejście, co oznacza, że nie mogę poświęcić zbyt wiele 
czasu na sprawdzanie zaczepu. 

Po tych ustaleniach powróćmy do zwolennika ewidencjalizmu. Czy zamierza 
on utrzymywać, że nieposiadający materiału dowodowego teista łamie jakieś 
zobowiązanie intelektualne? A jeśli tak, to jakie? Czy twierdzi on na przykład, 
że żywiąc wiarę w Boga, teista łamie swoje intelektualne zobowiązanie, które ma 
po uwzględnieniu wszystkich okoliczności? Być może zwolennik ewidencjali­
zmu uważa, że każdy, kto wierzy w Boga, nie posiadając materiału dowodowego, 
łamie swój intelektualny obowiązek uwzględniający wszystkie okoliczności. 
Takie podejście wydaje się jednak nazbyt wymagające. Co powiedzieć o 14-let­
nim teiście wychowanym w wierze w Boga przez wspólnotę, której wszyscy 
członkowie są wierzący? Przypuszczalnie nie wierzy on w Boga na podstawie 
materiału dowodowego. Nigdy nie słyszał o argumentach kosmologicznych, 
teleologicznych czy ontologicznych; w istocie nikt nigdy nie przedstawił mu 
żadnego materiału dowodowego. I choć nieraz słyszał o Bogu, nie traktuje tego 
świadectwa jako materiału dowodowego; nie rozumuje w następujący sposób: 
wszyscy tutaj mówią, że Bóg nas kocha i troszczy się o nas; prawie wszystko, 
co wokół mówią, jest prawdą; zatem także to prawdopodobnie jest prawdą. 



Strona 37  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Raczej po prostu wierzy w to, czego go nauczono. Czy łamie w ten sposób 
intelektualny obowiązek uwzględniający wszystkie okoliczności? Z pewno­
ścią nie. Co z kolei powiedzieć o dojrzałym teiście – na przykład o Tomaszu 
z Akwinu – który uważa, że naprawdę posiada adekwatny materiał dowodo­
wy? Załóżmy, że się myli; załóżmy, że wszystkie jego argumenty są nieudane. 
Niemniej zastanawiał się długo, uważnie i sumiennie nad tą sprawą, i sądzi, 
że naprawdę ma adekwatny materiał dowodowy. Czy należy przyjąć, że łamie 
on w takim wypadku intelektualny obowiązek uwzględniający wszystkie 
okoliczności? Myślę, że nie. W tej wersji twierdzenie mojego przeciwnika jest 
całkowicie nieprzekonujące.

Być może zatem mój adwersarz twierdzi, że istnieje intelektualny obowiązek 
prima facie, aby nie wierzyć w Boga bez materiału dowodowego. Ten obowią­
zek może oczywiście zostać uchylony w danych okolicznościach, ale prima facie 
powinno się uznawać takie sądy tylko na podstawie materiału dowodowego. 
Pozbawiony materiału dowodowego teista, dodaje mój oponent, nie dopełnia 
tego obowiązku i w takim razie nie wywiązuje się ze swoich intelektualnych 
zobowiązań. Jednak również tu pojawiają się problemy. W myśl rozważanej 
sugestii mam obowiązek prima facie przestrzegać następujący nakaz: albo 
uzyskaj materiał dowodowy, albo nie wierz. Może się jednak okazać, że tego 
nakazu nie sposób przestrzegać. Mogę nie znać żadnego sposobu uzyskania 
materiału dowodowego dla tego sądu; oczywiście jeśli mój przeciwnik się nie 
myli, to w ogóle nie ma adekwatnego materiału dowodowego na rzecz tego sądu. 
Zarazem jednak mogę nie być w stanie powstrzymać się od uznania tego sądu. 
Większość moich przekonań nie pozostaje bezpośrednio pod moją kontrolą. 
Jeśli na przykład każesz mi w tej chwili porzucić przekonanie, że Ziemia jest 
bardzo stara, to w żaden sposób nie mogę zastosować się do twojego polece­
nia. Podobnie nie jest w tej chwili w mojej mocy natychmiast przestać wierzyć 
w Boga. A zatem nie jestem w stanie dopełnić mojego rzekomego obowiązku 



Strona 38  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

prima facie. Jak jednak mogę mieć obowiązek, prima facie lub inny, by zrobić 
coś, co nie jest w mojej mocy? 

4. Czy mogę posiadać zobowiązania intelektualne,  
jeśli nie kontroluję moich przekonań?

To trudna i paląca kwestia. Wydaje się, że nie mogę mieć zobowiązania pri-
ma facie, aby przestrzegać jakiś nakaz, jeśli wypełnienie go nie leży w mojej 
mocy. Ponieważ na ogół nie kontroluję tego, jakie mam przekonania, nie mogę 
mieć obowiązku, by uznać dany sąd bądź powstrzymać się od jego uznania. 
A skoro tak, to wbrew temu, co twierdzi mój oponent, nie mam obowiązku 
powstrzymać się od wiary w Boga, gdy nie dysponuję żadnym materiałem 
dowodowym. Taka odpowiedź jest jednak, według mnie, nieadekwatna. Po 
pierwsze, nie przystoi ona teiście, ponieważ wiele osób wierzących w Boga 
uważa, podobnie jak św. Paweł (na przykład w Liście do Rzymian – Rz 1), 
że w pewnych sytuacjach brak wiary w Boga jest zawiniony. Istnieją również 
przypadki, w których większość z nas – teistów i nieteistów – uważa, że dana 
osoba ponosi winę czy zasługuje na potępienie za posiadanie określonego 
przekonania, a także przypadki, w których uważamy, że osoba jest odpo­
wiedzialna za nieprzyjęcie określonych przekonań. Rozważmy następujący 
przykład. Przypuśćmy, że ktoś dochodzi do przekonania, że Żydzi są, pod 
pewnymi istotnymi względami, gorsi od gojów. Przypuśćmy, że prowadzi go 
to do wniosku, iż Żydzi nie powinni mieć prawa korzystania z miejsc użytku 
publicznego, takich jak restauracje i hotele. Po namyśle uznaje również, że 
nie powinni oni korzystać z ochrony prawnej w razie potrzeby, mamy prawo 
konfiskować ich mienie. W końcu dochodzi do wniosku, że należy ich zgładzić, 
aby zachować czystość rzekomej rasy aryjskiej. Po starannym namyśle uważa, 
jak się wydaje szczerze, że ma obowiązek zrobić wszystko, co w jego mocy, aby 



Strona 39  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

wcielić ów pogląd w życie. A ponieważ ma dar przekonywania, inni zaczynają 
widzieć te sprawy podobnie: przyłączamy się do organizowanych przez niego 
pogromów, a jego program polityczny zdobywa poparcie.

Wielu z nas zgodzi się, że ktoś taki ponosi winę. Na czym ona polega? Przy­
puszczalnie nie na tym, że osoba ta robi coś, co w swoim mniemaniu powinna 
zrobić; nie na próbie spełnienia tego, co uważa za swój obowiązek. Aby nieco 
urozmaicić nasz przykład, załóżmy, że próbując rozpowszechnić i wcielić w życie 
swoje odrażające zasady, osoba ta płaci wysoką cenę: traci pracę i przyjaciół, 
w końcu zostaje aresztowana i wtrącona do więzienia. Mimo to niezłomnie trwa 
przy swoich poglądach. Czy nie zasługuje na moralną pochwałę za spełnienie 
tego, co uważa za swój obowiązek? Z pewnością wina jej nie polega wyłącznie 
na podjęciu określonych działań; przynajmniej częściowo polega ona na przy­
jęciu owych szkaradnych poglądów. Gdyby nie postąpiła zgodnie ze swoimi 
przekonaniami – na przykład z obawy przed konsekwencjami – to czy i tak 
nie byłaby winna? Nie wyrządziłby aż tak wielkiej krzywdy, ale czy nie byłaby 
mimo to winna? Według mnie byłaby. W istocie niekiedy uważamy, że ktoś 
jest winny – złamał normy czy zobowiązania – ze względu na wyznawane  
poglądy.

Idąc śladem Alana Donagana 34, moglibyśmy przyjąć, że dana osoba ponosi winę za swoje 
przekonania tylko wtedy, gdy doszła do nich bez należnej uwagi czy w nieuczciwy sposób. 
Myślę jednak, że gdyby ktoś miał równie nikczemne poglądy, jak te wspomniane wyżej, to 
faktycznie uznalibyśmy jego winę, nawet gdyby wszystko wskazywało na to, że doszedł do 
swych poglądów po uważnym, sumiennym i dogłębnym namyśle.

Załóżmy następnie, że naprawdę bylibyśmy zdania, iż nikt nie może ponosić winy za prze­
konania przyjęte w wyniku skrupulatnych i uczciwych poszukiwań. Jakie znaczenie należy 

34	 A. Donagan, The Theory of Morality, Chicago, IL: University of Chicago Press 1977, s. 134.



Strona 40  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

przypisać temu zastrzeżeniu? Otóż sądzimy, że osoba, która dochodzi do szkodliwych poglą­
dów na drodze takich poszukiwań, uczyniła wszystko, co w jej mocy; nawet jeśli dochodzi 
do błędnych poglądów, nie możemy żądać od niej nic ponad to, by zrobiła wszystko, co 
w jej mocy. Z kolei osoba, która dochodzi do podobnych poglądów bez należnej uwagi lub 
bezmyślnie, postępuje niewłaściwie, nie podejmując odpowiednich starań. Co jednak, gdy 
ktoś twierdzi, że uczciwe i skrupulatne poszukiwania prawie zawsze prowadzą na manowce? 
Gdy ktoś jest przekonany, że najłatwiej zbliżyć się do prawdy, kierując się impulsem, a nie 
na drodze poszukiwań, uczciwych bądź nie? Albo przypuśćmy, że utrzymuje on, iż to, jak 
dochodzi się do przekonań, jest bez znaczenia; liczy się wyłącznie głębia, pasja i wytrwałość, 
z jaką się przy nich trwa. Przypuśćmy z kolei, że osoba trwa przy swoich gorszących przeko­
naniach z głębią, pasją i wytrwałością; czy może ponosić winę z racji posiadania przekonań, 
nabytych i utrzymywanych w dokładnie taki sposób, w jaki według niej przekonania powinny 
być nabywane i utrzymywane? Czy nie robi w tym wypadku wszystkiego, co w jej mocy, 
i czy możemy oczekiwać czegoś więcej? Jeśli robienie tego, co w czyjejś mocy, usprawiedliwia 
posiadanie odrażających przekonań uzyskanych na drodze uczciwych poszukiwań, to czy 
nie usprawiedliwia w równym stopniu posiadania przez osobę S odrażających przekonań 
uzyskanych w sposób, który S uznaje za właściwy – bez względu na to, jaki to sposób? Czy 
jednak ktoś mógłby rzeczywiście uniknąć winy za, dajmy na to, gorszące poglądy rasistow­
skie, twierdząc, że choć doszedł do nich pod wpływem impulsu i bez namysłu, to uważał, 
iż tak właśnie należy dochodzić do takich poglądów? A co jeśli uważa, że tak naprawdę 
nie istnieją żadne rozróżnienia moralne – że instytucja moralności jest błędnym i pełnym 
przesądów przeżytkiem z czasów, gdy ludzkość znajdowała się jeszcze w powijakach? Czy 
ktoś taki mógłby uniknąć odpowiedzialności za swoje działania dlatego, że nie wierzy 
w odpowiedzialność? Pytania te są trudne, ale myślę, że odpowiedź jest w każdym wypadku 
przecząca. Ten, kto bez należytej uwagi dochodzi do moralnie odrażających przekonań, jest 
winny, nawet jeśli utrzymuje, że do przekonań należy dochodzić bez należytej uwagi. Ten, 
kto w ogóle nie uznaje moralności, może być wszak winny.

Tak w każdym razie na ogół sądzimy. Myślę, że częściowym wytłumaczeniem takiego myśle­
nia są nasze poglądy na temat tego, jakie przekonania osoba dobrej woli jest w stanie nabyć 
w sposób cnotliwy. Uważamy, iż normalny człowiek nie mógłby uczciwie dojść do przekonania, 
że nie ma znaczenia, jak traktujemy innych ludzi, i że sprawienie komuś dotkliwego bólu, 
jeśli daje nam umiarkowaną przyjemność, nie powinno budzić większych zastrzeżeń. Nie 
sądzimy, że osoba dobrej woli byłaby w stanie uczciwie dojść do wniosku, iż można – dajmy 



Strona 41  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

na to – słusznie zgładzić całą grupę rasową, by zapobiec skażeniu rasowemu. Nie chodzi 
oczywiście o to, że uważamy to za logicznie niemożliwe, lecz że sądzimy, iż biorąc pod uwagę, 
jak jesteśmy jako ludzie skonstruowani, coś takiego nie mogłoby się zdarzyć. Jeśli jesteśmy 
teistami, możemy sądzić, że Bóg stworzył nas w taki sposób, byśmy zwyczajnie widzieli, iż 
odrażające działania są w istocie odrażające; jeśli normalna osoba dochodzi do przekonania, 
że działania takie są całkowicie słuszne i właściwe, musi w niej tkwić jakaś skaza. Może kiedyś 
w przeszłości postanowiła przyjąć te poglądy i ta decyzja sprawiła, że obecnie rzeczywiście ma 
takie przekonania. Nasza skłonność, by winić ludzi za posiadanie niemoralnych przekonań, 
bierze się, jak sądzę, częściowo stąd, że przyjmujemy za normalne dla człowieka, iż je odrzuca, 
tak jak uznajemy za normalne dla człowieka, że akceptuje formalną poprawność, na przykład 
modus ponens. Uważamy, że normalny człowiek uzna niesprawiedliwość – choćby tę, o której 
królowi Dawidowi opowiedział prorok Natan – za coś nikczemnego i ohydnego. To ze względu 
na tę naturalną skłonność przyjęcie, że takie zachowanie jest całkowicie stosowne, wymaga 
szczególnego aktu woli – szczególnego aktu złej woli. Jak sądzimy, osoba, która tak czyni, 
wie, co powinna zrobić, i wybiera coś, o czym na swój sposób wie, że jest moralnie niesłuszne. 
Jeśli natomiast sądzimy, że ktoś rzeczywiście pozbawiony jest skłonności, by widzieć pewne 
rzeczy jako moralnie niesłuszne, wówczas nie przypisujemy mu odpowiedzialności; uważamy, 
że coś jest z nim nie w porządku. W myśl Reguły McNaughtona osoba, która nie zna różnicy 
między tym, co słuszne, a tym, co niesłuszne, jest faktycznie niepoczytalna i wobec tego nie 
może stanąć przez sądem. Ktoś, kto nie potrafi dostrzec różnicy między tym, co słuszne, 
a tym, co niesłuszne, jest jak osoba niewidoma od urodzenia, albo jak ktoś, kto nie potrafi 
przeprowadzić prostych obliczeń arytmetycznych albo nie dostrzega formalnej poprawności 
modus ponens.

Niektóre opinie i poglądy uznajemy więc za moralnie naganne. Krytycznie oceniamy 
w kategoriach moralnych także pewne rodzaje sumiennego działania; uważamy, że można 
postąpić niesłusznie czy nikczemnie, działając w określony sposób, nawet jeśli uważa się 
ten sposób działania za moralnie dopuszczalny – więcej, nawet jeśli poczytuje się go za 
swój obowiązek. Uważamy bowiem, że nie powinno się tak myśleć, że taki sposób myślenia 
dowodzi, iż ktoś taki – o ile jest normalnym, właściwie uformowanym człowiekiem – podjął 
w jakimś momencie niewłaściwą decyzję moralną. Uważamy, że ci, którym przypisujemy 
odpowiedzialność za ich poglądy, w gruncie rzeczy wiedzą, jak należy postąpić. Odrzucają to, 
co oczywiste dla każdego człowieka dobrej woli. Pomijają lub tłumią podszepty i wskazówki 
natury – jak choćby naturalną skłonność, by niesprawiedliwe zachowania traktować jako 



Strona 42  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

naganne – obierając w zamian inną drogę, choćby taką, która usprawiedliwia pragnienie, by 
się wywyższyć nad innych, folgując tak przewrotnemu i pierwotnemu grzechowi, jakim jest 
pycha. Dlatego na ogół zgadzamy się, że możemy ponosić winę za posiadane przekonania, 
nawet jeśli nie mamy nad nimi bezpośredniej kontroli. 

A zatem odpowiadając zwolennikowi ewidencjalizmu, teista nie powinien 
twierdzić, że nasze przekonania leżą poza naszą kontrolą i wobec tego nie 
możemy mieć obowiązku prima facie, by powstrzymać się od uznania okreś­
lonych sądów. Istnieje jednak również druga racja, dla której taka odpowiedź 
byłaby nieadekwatna. Do tej pory używałem terminów „akceptować” i „być 
przekonanym” zamiennie; faktycznie jednak istnieje pewne ważne rozróżnie­
nie, które można zgrabnie ująć za ich pomocą. Uważam to rozróżnienie za 
ważne, choć niezwykle trudno je sprecyzować. Spróbujmy przedstawić rzecz 
następująco. Rozważmy chrześcijanina, którego trawią wątpliwości. Trudno 
mu wierzyć w kluczowe doktryny chrześcijańskie – na przykład w nauczanie, 
że Bóg był obecny w Chrystusie i pojednał świat ze sobą. Gdy przywołuje owo 
przekonanie, wydaje mu się obojętne, pozbawione życia, blasku i atrakcyjności. 
Mimo to trwa przy nim; uważa je za swoje; spytany, co o nim sądzi, potwierdzi 
je bez wahania. By tak rzec, związał z nim swój los. Możemy powiedzieć, że 
akceptuje on owo przekonanie, choć w chwilach rozterki może się okazać, 
że nie ma go choćby w minimalnie dostrzegalnym stopniu – w każdym razie 
nie w sposób widoczny. Jego przywiązanie do tego sądu może być znacznie 
silniejsze niż jego wyraźne i doraźne uznanie tego sądu; a zatem te dwie po­
stawy – tj. akceptację i posiadanie przekonania – należy od siebie odróżnić. 

Weźmy inny przykład. Ktoś może akceptować sąd, że rozróżnienia moralne 
to fikcje, a nasza skłonność, by je przeprowadzać, jest mętnym i zabobonnym 
przeżytkiem z czasów niemowlęctwa ludzkości – a mimo to niekiedy nie móc 
powstrzymać się od przekonania, że rażąca niesprawiedliwość jest czymś 
podłym. Osoba taka przyjmuje jako własny i akceptuje sąd, że rozróżnienia 



Strona 43  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

moralne są fikcyjne; jednak (w pewnych chwilach i w określonych warunkach) 
nie jest w stanie oprzeć się przekonaniu, malgré lui, że takie rozróżnienia nie 
są fikcyjne. Podobnie ktoś o skłonnościach solipsystycznych, nabytych na 
przykład w wyniku pobieżnej lektury Hume’a, mógłby zaakceptować sąd, że 
świat zewnętrzny naprawdę nie istnieje – nie ma domów, koni, samochodów 
ani drzew – ale w określonych warunkach regularnie miewać przekonanie, 
iż takie rzeczy istnieją.

Zdaję sobie w pełni sprawę, że nie do końca udało mi się wytłumaczyć różnicę 
między akceptacją a przekonaniem. Myślę jednak, że jakaś tego typu różnica 
istnieje i że jest ważna. Co więcej, mój oponent może ją być w stanie wykorzy­
stać; wprawdzie rozsądne jest twierdzenie, iż moje przekonania nie znajdują się 
pod moją bezpośrednią kontrolą, ale równie rozsądne jest przypuszczenie, że to, 
co akceptuję, przynajmniej częściowo jest lub może być kwestią przemyślanej 
decyzji, dobrowolnego przyjęcia określonego stanowiska. W tej sytuacji mój 
oponent może przeformułować swój zarzut w kategoriach akceptacji. Może 
być tak, że (z powodu dajmy na to nieszczęśliwego dzieciństwa) nie mogę po­
wstrzymać się od wiary w Boga. Mimo to, twierdzi zwolennik ewidencjalizmu, 
jestem w stanie powstrzymać się od akceptacji tego sądu. Twierdzenie zwolen­
nika ewidencjalizmu, że istnieją obowiązki dotyczące przekonań, można więc 
zinterpretować jako głoszące, że posiadamy prima facie obowiązki dotyczące 
akceptacji, a jednym z tych obowiązków jest nieakceptowanie, wobec braku 
materiału dowodowego, sądu Istnieje taka osoba jak Bóg. 

I wreszcie, choć możemy zapewne zgodzić się, że nie kontroluję bezpośrednio 
moich przekonań, niektóre z nich kontroluję, przynajmniej częściowo, w sposób 
pośredni. Po pierwsze, to, co akceptuję, ma w dłuższej perspektywie wpływ na 
to, o czym jestem przekonany. Jeśli odmawiam akceptacji wiary w Boga i jeśli 
próbuję bagatelizować lub tłumić moją skłonność do jej przyjęcia, to być może 
w końcu ją stracę. Istnieją zresztą, jak zauważył Blaise Pascal, jeszcze inne 



Strona 44  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

sposoby kształtowania własnych przekonań. Przypuszczalnie zatem zwolennik 
ewidencjalizmu mógłby utrzymywać, że moim obowiązkiem prima facie jest 
nie akceptować wiary w Boga bez materiału dowodowego oraz dołożyć starań, 
by się jej pozbyć. Choć porzucić ją nie jest obecnie w mojej mocy, to niewyklu­
czone, że istnieje taka sekwencja działań, iż mogę teraz podjąć pierwsze z nich, 
a podjąwszy je, będę w stanie podjąć drugie itd.; zaś podjąwszy je wszystkie 
po kolei, przestanę wierzyć w Boga. Mój oponent może uważać, że mam 
obowiązkek prima facie przyjąć takie reguły postępowania, które sprawią, iż 
w przyszłości nie będę żywić przekonań bez materiału dowodowego. Być może 
powinienem, na przykład, odwiedzić Kościół Unitarian Uniwersalistów albo 
zacząć przestawać z członkami Amerykańskiego Towarzystwa Racjonalistów. 
Być może powinienem oddać się lekturze Woltera, Russella i Thomasa Paine’a, 
a unikać św. Augustyna, Lewisa i, rzecz jasna, Biblii. Nawet jeśli obecnie nie 
mogę wyzbyć się przekonań pozbawionych materiału dowodowego, być może 
istnieją inne działania, które mogę podjąć, takie że gdybym je podjął, to kiedyś 
w przyszłości wyzwolę się z tego godnego pożałowania stanu. 

Przedstawiliśmy zwolennika ewidencjalizmu jako kogoś, kto twierdzi, że teista 
pozbawiony dostatecznego materiału dowodowego – w postaci innych sądów, 
które dowodzą istnienia Boga albo pozwalają je uprawdopodobnić bądź uza­
sadnić – łamie pewnego rodzaju intelektualny obowiązek prima facie. Okazało 
się, że nie mamy bezpośredniej kontroli nad przekonaniami, co stanowi pewną 
trudność dla mojego adwersarza; mimo to wciąż dysponuje on rozsądnymi 
odpowiedziami. Zarzut ewidencjalistyczny można jednak rozumieć zupełnie 
inaczej; jego zwolennik nie musi utrzymywać, że bez materiału dowodowego 
teista łamie lub złamał jakiś obowiązek – prima facie, ultima facie czy jeszcze 
inny. Weźmy kogoś, kto ma przekonanie, że planeta Wenus jest mniejsza niż 
Merkury – nie dlatego, iż posiada materiał dowodowy, ale dlatego, że przeczytał 
o tym w komiksie, a zawsze wierzy w to, o czym czyta – albo też weźmy kogoś, 
kto żywi to przekonanie na podstawie karygodnie nietrafnego argumentu. 



Strona 45  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Może nie istnieć żadne zobowiązanie, którego ten ktoś nie dopełnił; niemniej 
stan jego umysłu jest w pewien sposób wadliwy; albo inaczej: może istnieje 
pewna ogólnie dostępna sprawność, której mu brak. Być może przypomina on 
kogoś, kogo łatwo zwieść, kto cierpi na silny astygmatyzm lub jest wyjątkowo 
niezręczny. Może zarzut ewidencjalistyczny należy rozumieć nie jako twier­
dzenie, że pozbawiony materiału dowodowego teista nie wypełnił pewnego 
zobowiązania, ale jako twierdzenie, że wykazuje pewnego rodzaju intelektualną 
usterkę. Jeśli taki jest pogląd mego oponenta, to powinien przyjąć w stosunku 
do teisty postawę wyrozumiałości, a nie surowego osądu.

Jednak kluczowe pytanie jest tu oczywiście następujące: dlaczego mój oponent 
tak myśli? Czemu uważa, że istnieje obowiązek prima facie, aby starać się nie 
wierzyć w Boga bez materiału dowodowego? Albo dlaczego uważa taką wiarę 
za godną pożałowania? Dlaczego wiara w Boga bez żadnego materiału dowo­
dowego – w postaci dowodu czy argumentu – nie jest dopuszczalna i w pełni 
zadowalająca? Zapewne nasz oponent nie chce sugerować, że bez materiału 
dowodowego nie można uznać czy zaakceptować żadnych sądów, bo jeśli będzie 
się mieć materiał dowodowy dla każdego przekonania, to (przyjmując pewne 
wiarygodne założenia na temat formalnych własności relacji bycia materiałem 
dowodowym) będzie się mieć nieskończenie wiele przekonań. W dzisiejszym 
zagonionym świecie nikt nie ma na to czasu. Przypuszczalnie więc pewne 
przekonania można uznać w sposób właściwy i zaakceptować bez materiału 
dowodowego. Dlaczego nie miałoby to dotyczyć wiary w Boga? Dlaczego ak­
ceptacja wiary w Boga bez żadnego argumentu czy materiału dowodowego 
nie jest całkowicie do przyjęcia, pożądana, słuszna, właściwa i racjonalna?



Strona 46  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Część II: Akwinata a fundamentyzm

W tej części przedstawię odpowiedź, jakiej na te pytania udzieliłby moim 
zdaniem zwolennik ewidencjalizmu. Będę argumentować, że jego odpo­
wiedź nie jest wcale przekonująca, a perspektywy jego stanowiska nie rysują 
się obiecująco. Ewidencjaliści nie są jednak odosobnieni w przekonaniu, że 
teista, jeśli jego wiara ma być racjonalna, potrzebuje materiału dowodowego. 
Podobnie sądzi wielu myślicieli chrześcijańskich, zwłaszcza wywodzących się 
z tradycji teologii naturalnej. Tomasz z Akwinu jest teologiem naturalnym  
par excellence i jego poglądy są, jak mi się wydaje, naturalnym punktem 
wyjścia dla filozoficznych rozważań – nie tylko katolickich, ale i protestan­
ckich – o tych sprawach. Nie ulega wątpliwości, że Rzym i Genewę sporo 
dzieli; niemniej w tych kwestiach protestanci powinni, jak to określił Ralph 
McInerny, „podpatrywać tomistów”, przynajmniej na początku. Pora więc 
przyjrzeć się wybranym poglądom Akwinaty.

A. Akwinata a ewidencjalizm

1. Akwinata o wiedzy

Według Akwinaty możemy posiadać wiedzę naukową – scientia – o istnieniu, 
niematerialności, jedności, prostocie i doskonałości Boga. Przez scientia ro­
zumie on wiedzę wyprowadzoną z tego, co w sposób widomy jest prawdziwe:



Strona 47  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Każda wiedza opiera się o jakieś zasady same z siebie oczywiste i w następstwie 

widome. Stąd trzeba przyjąć, że cokolwiek się wie, jakoś się i widzi 35.

Arystoteles uważa, że zasady nauki muszą być samooczywiste; Akwinata, jak 
się wydaje, przyjmuje niekiedy za Arystotelesem, że scientia to, ściśle biorąc, 
zbiór sądów wydedukowanych sylogistycznie z samooczywistych pierwszych 
zasad – względnie, że scientia to nie tylko te sylogistyczne wnioski, ale również 
same sylogizmy. Logika i matematyka zdają się wzorcowymi przykładami tak 
rozumianej nauki. Rozważmy, na przykład, logikę sądów: wychodząc od samo­
oczywistych aksjomatów, można wydedukować z nich twierdzenia za pomocą 
form argumentacyjnych – takich jak modus ponens – które są w oczywisty 
sposób formalnie poprawne 36. Inne dobre przykłady tak rozumianej nauki 
to logika pierwszego rzędu i arytmetyka 37. W systemach tych to twierdzenia, 
a nie aksjomaty, stanowiłyby naukę. Scientia to wiedza pośrednia, nie dotyczy 
ona więc tego, co samo z siebie oczywiste. Ściśle biorąc zatem, tylko te prawdy 
arytmetyki, które nie są samooczywiste, wchodziłyby w skład nauki. Jest mało 
prawdopodobne, by sąd 3 + 1 = 4 znalazł się wśród aksjomatów w jakimś ujęciu 
arytmetyki; ponieważ jednak sąd ten jest samooczywisty, nie stanowi scientia, 
nawet jeśli pojawia się jako twierdzenie w jakiejś aksjomatyzacji arytmetyki. 

35	 Aquinas, Summa theologiae, II–II, q. 1, a. 5 [Tenże, Suma teologiczna, przeł. P. Bełch, t. 15, 
London: Veritas 1966, s. 17]. 

36	 W istocie owe formy argumentacyjne są formalnie poprawne w samooczywisty sposób 
w dwóch sensach: (a) jest samooczywiste, że dla dowolnego podstawienia takiej formy, 
jeśli przesłanki są prawdziwe, to prawdziwy jest też wniosek, oraz (b) odpowiedni okres 
warunkowy formy argumentacyjnej jest samooczywisty.

37	 Reguła kwantyfikacji w niektórych sformułowaniach stanowi wszakże pewien problem, w tym 
sensie, że nie ma ona wymaganej przez samooczywistość pełnej przezroczystości. Nawiasem 
mówiąc, fakt, że logika sądów oraz logika pierwszego rzędu nie są aksjomatyzowalne w tylko 
jeden sposób, nie stanowi przeszkody dla uznania ich za nauki w sensie arystotelesowskim; 
również niezupełność arytmetyki nie dowodzi, że nie jest ona w tym sensie nauką.



Strona 48  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Naturalnie „pierwsze zasady” nauki – jak można by powiedzieć, aksjomaty, 
w odróżnieniu od twierdzeń – są również przedmiotem wiedzy. Znamy je nie 
pośrednio, lecz bezpośrednio, za pomocą „rozumienia” (lub „pojętności”).

Prawdę zaś można dwojako ujmować w rozważaniu: jako poznawalną, już to 

w niej samej, już to w czymś innym. To, co jest poznawalne samo w sobie, stano­

wi zasadę, którą umysł od razu pojmuje. Dlatego sprawność doskonaląca umysł 

w tego rodzaju poznaniu prawdy zwie się pojętnością, czyli sprawnością w po­

znawaniu zasad. Prawdę zaś poznawalną w czymś innym, poza nią, umysł nie od 

razu pojmuje, ale musi posługiwać się rozumowym badaniem, dochodząc do niej 

jako do kresu, już to w pewnym rodzaju poznania, już to we wszelkim ludzkim  

poznaniu 38.

Podobnie jak wiele rozróżnień Akwinaty to również pochodzi od Arystotelesa:

Skoro więc te spośród stanów myślowych, dzięki którym poznajemy prawdę, jedne 

są zawsze prawdziwe, inne dopuszczają fałsz – mniemanie i myślenie dyskursywne, 

podczas gdy wiedza naukowa i intuicja rozumowa są zawsze prawdziwe; dalej, skoro 

żaden rodzaj myśli, z wyjątkiem intuicji rozumowej, nie jest bardziej ścisły niż 

wiedza naukowa, i ponieważ zasady dowodów są lepiej znane niż wnioski z nich 

wypływające, a wszelka wiedza naukowa polega na wyciąganiu wniosków, wobec 

tego nie może być wiedzy o zasadach; a skoro, z wyjątkiem intuicji rozumowej, 

38	V erum autem est dupliciter considerabile: uno modo, sicut per se notum; alio modo, sicut 
per aliud notum. Quod autem est per se notum se habet ut principium, et percipitur statim 
ab intellectu. Et ideo habitus perficiens intellectum ad hujusmodi veri considerationem 
vocatur intellectus, qui est habitus principiorum.

	V erum autem quod est per aliud notum, non statim percipitur ab intellectu, sed per inqui­
sitionem rationis, et se habet in ratione termini. Zob. Aquinas, Summa theologiae, I–II, 
q. 57, a. 2 [podkreślenie moje – A. P.] [Tenże, Suma teologiczna, przeł. F. W. Bednarski, t. 11, 
London: Veritas 1965, s. 95–96]. 



Strona 49  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

nic nie może być bardziej prawdziwe od wiedzy naukowej, wobec tego intuicja 

rozumowa będzie zdolna do poznawania zasad 39.

Idąc za Arystotelesem, Akwinata odróżnia więc to, co jest samooczywiste, czy 
znane samo przez się (per se nota), od tego, co jest znane przez coś innego (per 
aliud nota); inaczej mówiąc, odróżnia „zasady”, ujmowane przez pojętność, 
od nauki. W myśl kluczowej tezy Akwinaty sądy samooczywiste znamy bez-
pośrednio. Rozważmy sąd w rodzaju

(1) 2 + 1 = 3

i porównajmy go z sądem w rodzaju

(2) 281 × 29 = 8149.

Tylko pierwszy z nich znamy bezpośrednio: znamy go, i to nie dzięki wnio­
skowaniu z innych sądów czy na podstawie naszej znajomości innych sądów. 
Po prostu widzimy, że jest prawdziwy. Gdzie indziej Akwinata mówi, że sąd 
samooczywisty dla nas (per se notam quod nos) to taki, że nie możemy go pojąć 
czy uchwycić, nie uznając go zarazem, a w istocie nie czyniąc go przedmiotem 
naszej wiedzy. (2) nie ma dla nas takiego statusu; niewielu z nas po prostu wi­
dzi, że jest prawdziwy. Musimy posiłkować się obliczeniami; przeprowadzamy 
ciąg wnioskowań, których ostateczne przesłanki są samooczywiste. 

Naturalnie samooczywiste sądy są przedmiotem wiedzy, nawet jeśli nie stano­
wią scientia w sensie ścisłym. Faktycznie ich status epistemiczny jest, według 
Akwinaty, wyższy niż status sądów znanych na podstawie dowodu. Dokładniej 

39	 Arystoteles, Analityki wtóre, II, 19, w: tenże, Dzieła wszystkie, przeł. K. Leśniak, t. 1, War­
szawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe 1990, s. 327. 



Strona 50  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

mówiąc, nasz stan epistemiczny, gdy ujmujemy prawdę tego rodzaju, jest do­
skonalszy niż stan, w jakim znajdujemy się w odniesieniu do sądu, o którym 
mamy wiedzę na podstawie dowodu. Wyłania się zatem z tego obraz wiedzy 
naukowej, który znajdujemy w Analitykach wtórych Arystotelesa: posiadamy 
wiedzę o tym, co samooczywiste, oraz o tym, co wynika z tego, co samooczy­
wiste, na podstawie samooczywistych form argumentacyjnych. Wiedza składa 
się ze scientia i intellectus, czyli pojętności. Dzięki pojętności ujmujemy pierwsze 
zasady, samooczywiste prawdy; z nich wyprowadzamy czy dedukujemy kolejne 
prawdy. Na naszą wiedzę składa się to, co uznajemy za samooczywiste, oraz 
to, co możemy wyprowadzić z samooczywistych prawd za pomocą środków 
logicznych. Jeśli potraktujemy to ujęcie poważnie, to wydaje się, że wiedza 
ogranicza się do tego, co jest koniecznie prawdziwe w szeroko rozumianym 
sensie logicznym 40. Jak można przypuszczać, sąd jest per se nota tylko wtedy, 
gdy jest koniecznie prawdziwy, i każdy sąd, który wynika z koniecznych prawd 
na mocy samooczywistych form argumentacyjnych, sam będzie koniecznie 
prawdziwy. Jak ujmuje to Arystoteles: „Skoro przedmiot wiedzy naukowej nie 
może być innym niż jest, wobec tego prawda uzyskana przy pomocy wiedzy 
demonstratywnej [czyli Tomaszowej scientia – A. P.] będzie konieczna” 41. 

Takie przedstawienie stanowiska Akwinaty na naukę jest jednak w najlepszym 
razie wybiórcze, nie ulega bowiem wątpliwości, że duża część wiedzy nauko­
wej dotyczy według niego tego, co nie jest logicznie konieczne. Przyjmuje on 
istnienie fizyki (scientia naturalis), która traktuje o zmiennych przedmiotach 
materialnych: 

Ale wiedza (scientia) jest w intelekcie. Gdyby więc intelekt nie poznawał ciał, to 

wynikałoby z tego, że nie ma żadnej wiedzy (scientia) o ciałach. W ten sposób 

40	 Zob. A. Plantinga, The Nature of Necessity, rozdz. I.
41	 Arystoteles, Analityki wtóre, I, 4, w: tenże, Dzieła wszystkie, t. 1, s. 261. 



Strona 51  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

straciłaby rację bytu fizyka (scientia naturalis), która dotyczy ciała będącego 

w ruchu 42. 

Co więcej, Akwinata ma tu na myśli nie tylko to, że w fizyce znamy pewne 
konieczne prawdy dotyczące przygodnych i zmiennych przedmiotów (jak na 
przykład ta, że wszystko, co zostaje wprawione w ruch, zostaje wprawione 
w ruch przez coś innego), ale również to, że wśród znanych nam prawd są 
takie sądy przygodne jak ten, że za oknem rośnie drzewo, którego gałęzie 
porusza wiatr. 

Odrzuca on więc pogląd Platona, że przedmiotem naszej wiedzy są formy czy idee, a nie 
otaczające nas przedmioty zmysłowe: „Ale ta teoria z dwóch powodów wydaje się fałszywa. 
Po pierwsze, zważywszy, że owe gatunki są niematerialne i pozbawione ruchu, w naukach 
nie mogłoby być poznania ruchu i materii (a to jest właściwe dla fizyki), ani nie mogło­
by występować dowodzenie przy pomocy przyczyn wprawiających w ruch i przyczyn  
materialnych” 43. 

A zatem według Akwinaty posiadamy scientia o tym, co zmienne, i, jak należy przypusz­
czać, w skład jej wchodzą sądy przygodne. W istocie w innym miejscu Akwinata twierdzi, 
że rodzajem wiedzy najbardziej charakterystycznym i najwłaściwszym dla ludzi jest wiedza 
o przedmiotach materialnych:

[W]ładza poznawcza stosuje się do przedmiotu poznania. Stąd dla intelektu anielskiego, 
który w zupełności oddzielony jest od ciała, przedmiot właściwy stanowi substancja 
obdarzona umysłem i oderwana od ciała, a dopiero za pośrednictwem tego rodzaju 
przedmiotu poznania umysłowego poznaje intelekt anielski przedmioty materialne. 
Dla złączonego natomiast z ciałem intelektu ludzkiego przedmiotem właściwym jest 
istota względnie natura (quidditas), tkwiąca w materii cielesnej, i za pośrednictwem 

42	 Aquinas, Summa theologiae, I, q. 84, a. 1 [Tenże, Traktat o człowieku. Summa teologiczna I, 
75–89, przeł. S. Swieżawski, Poznań: Pallotinum 1956, s. 476].

43	 Tamże [Tamże, s. 477]. 



Strona 52  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

tego rodzaju natur rzeczy widzialnych dochodzi intelekt ludzki w pewnym stopniu do 
poznania rzeczy niewidzialnych 44.

Rzeczy niecielesne […] poznajemy przez porównanie do ciał podpadających pod zmysły, 
których wyobrażenia są nam dane. Tak np. poznajemy prawdę przez rozpatrywanie 
rzeczy, za której pośrednictwem zgłębiamy prawdę 45. 

Istnieją dwa rodzaje sądów, których prawdziwość po prostu widzimy. Po pierw­
sze, te, które są samooczywiste, czyli per se nota; te są przedmiotem intellectus 
czy pojętności, a ich prawdziwość widzimy w taki sam sposób, w jaki widzimy, 
że 2 + 1 = 3. Po drugie, istnieją pewne sądy „oczywiste dla zmysłów”, takie jak 
sąd, że słońce się porusza 46. Jak to ujmuje Akwinata: „jest pewne i stwierdzone 
przez zmysły, że w tym świecie rzeczy są w ruchu” 47. Jego przykłady sądów, 
które są oczywiste dla zmysłów, to w większości sądy, których prawdziwość 
określamy za pomocą wzroku. Choć jest jasne, że Akwinata nie uważał wzroku 
za jedyny zmysł dostarczający wiedzy, przypisał mu wyróżnione miejsce; jak 
powiada, ponieważ wzrok jest niematerialny, wie więcej niż pozostałe zmysły. 
Niełatwo odgadnąć, co Akwinata rozumie przez „oczywisty dla zmysłów”, ale 
być może chodzi o coś takiego: sąd jest oczywisty dla zmysłów, jeśli my, ludzie, 
potrafimy określić jego prawdziwość, patrząc na pewien przedmiot fizyczny, 
słuchając go, smakując, dotykając czy wąchając. Toteż sądy

44	 Aquinas, Summa theologiae, I, q. 84, a. 7 resp. [Tenże, Traktat o człowieku. Summa teolo-
giczna I, 75–89, s. 515–516]. 

45	 Tamże, I, q. 84, a. 1 [Tamże, s. 476].
46	 Aquinas, Summa contra gentiles, I, q. 13, a. 3 [Tenże, Summa contra gentiles. Prawdy wiary 

chrześcijańskiej w dyskusji z poganami, innowiercami i błądzącymi, przeł. Z. Włodek i W. Zega, 
t. 1, Poznań: W drodze i Klub Książki Katolickiej 2003, s. 42].

47	 Aquinas, Summa theologiae, I, q. 2, a. 3 [Tenże, Traktat o Bogu, s. 40].



Strona 53  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(3) Za moim oknem rośnie drzewo,

(4) Kot na macie jest szarobury

oraz

(5) Ta ściana jest żółta

są oczywiste dla zmysłów. 

Po pierwsze, mamy więc sądy, których prawdziwość po prostu widzimy; po 
drugie, mamy sądy, w wypadku których widzimy, że wynikają z sądów na­
leżących do pierwszej grupy. Te drugie sądy można wydedukować z sądów 
należących do pierwszej grupy za pomocą argumentów, które widzimy, że są 
formalnie poprawne 48. Oto więc podstawowy obraz naszej wiedzy: wiemy to, 
co, widzimy, że jest prawdziwe, oraz to, co możemy wywnioskować z tego, co 
widzimy, że jest prawdziwe, za pomocą argumentów, co do których widzimy, 
iż są formalnie poprawne. 

2. Akwinata na temat wiedzy o Bogu

Akwinata uważa, że ludzie mogą (nawet w życiu doczesnym) posiadać wiedzę, 
i to wiedzę naukową, o istnieniu Boga, a także o tym, że posiada On takie 
atrybuty jak: prostota, wieczność, niematerialność, niezmienność i tym po­
dobne. W Summie teologii Akwinata przedstawia słynne „pięć dróg”, czyli pięć 

48	 Inaczej mówiąc, argumentów, których odpowiednie okresy warunkowe są dla nas samo­
oczywiste.



Strona 54  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dowodów na istnienie Boga; w Summie contra gentiles omawia znacznie do­
kładniej dowód z ruchu; w obu wypadkach te domniemane dowody uzupełnia 
domniemanymi dowodami na to, iż Bóg posiada wspomniane wyżej atrybuty. 
Możliwa jest więc naturalna wiedza o Bogu. Jednak według Akwinaty dla zde­
cydowanej większości wierzących istnienie Boga jest przedmiotem wiary, a nie 
wiedzy. Tylko nieliczni z nas mają czas, skłonność i zdolność, by prześledzić 
dowody teistyczne; reszta przyjmuje ich prawdziwość na wiarę. Mimo że ist­
nienia Boga można dowieść – mimo że jesteśmy w stanie uzyskać na ten temat 
wiedzę – jest czymś właściwym przedstawić je ludziom jako artykuł wiary. A to 
dlatego, że – krótko mówiąc – uznanie sądu o istnieniu Boga stanowi warunek 
naszej pomyślności, zdobyć zaś wiedzę na ten temat jest niezwykle trudno:

[P]rawdę o Bogu, tak jak ją ujmuje rozum, osiągnęli nieliczni po długim czasie 

i z przymieszką wielu błędów. Jednakże od poznania tej prawdy zależy całe zba­

wienie człowieka, które jest w Bogu 49.

Wszystko to wskazuje, że gdyby tylko poprzez dowodzenie można było ująć to, co 

trzeba koniecznie wiedzieć o Bogu, wówczas jedynie nieliczni mogliby to osiągnąć, 

a i ci po dłuższym czasie. Jako zbawienna została więc przewidziana dla człowieka 

droga wiary, na której wszyscy mogą łatwo i w każdym czasie osiągnąć zbawienie 50.

A zatem większość osób wierzących przyjmuje istnienie Boga na drodze wiary. 
W sensie podstawowym przyjąć sąd na drodze wiary to, według Akwinaty, 
zaakceptować go na mocy autorytetu Boga; wiara jest kwestią „zaufania Bogu” 51: 

49	 Aquinas, Summa theologiae, I, q. 1 [Tenże, Traktat o człowieku. Summa teologiczna I, 75–89, 
s. 17].

50	 Aquinas, De Veritate, q. 14, a. 10 [Tenże, Kwestie dyskutowane o prawdzie, przeł. A. Aduszkie­
wicz, L. Kuczyński i J. Ruszczyński, t. 1, Kęty: Wydawnictwo Antyk 1998, s. 671].

51	 Aquinas, Summa theologiae, II–II, q. 2, a. 2 [por. tenże, Suma teologiczna, przeł. P. Bełch, 
t. 15, London: Veritas 1966, s. 35–37].



Strona 55  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

„ponieważ w to, co przewyższa rozum, wierzymy tylko dlatego, że objawił to 
Bóg” 52. Co jednak powiedzieć o tych, którzy przyjmują istnienie Boga na drodze 
wiary, mimo że nie posiadają wiedzy o Jego istnieniu? Jak takie postępowanie 
może być racjonalne? O ile wiem, Akwinata nie odpowiada na to pytanie 
wprost. Rozważa jednak pokrewne pytanie: czy ci, którzy uznają (przyjmują na 
drodze wiary) to, co „przewyższa rozum”, są irracjonalni bądź głupi, bądź – by 
użyć jego sformułowania – „wierzą z niestosowną lekkomyślnością”:

Wierzący w prawdy, których rozum ludzki nie może udowodnić, nie wierzą lekko­

myślnie, jakby uwiedzeni nieuczonymi baśniami, jak jest powiedziane w 2 Liście 

św. Piotra. Te bowiem tajemnice Bożej Mądrości (Hi 11,6) raczyła objawić lu­

dziom sama Boża Mądrość, która wszystko zna w pełni. Mądrość ta stosownymi 

argumentami dowodzi swej obecności, prawdy swej doktryny i natchnienia, gdy 

na potwierdzenie tego, co przewyższa poznanie przyrodzone, ukazuje w sposób 

widzialny dzieła przewyższające zdolności całej natury, a mianowicie: cudowne 

uzdrowienia chorych, wskrzeszanie zmarłych, zdumiewające przemiany ciał 

niebieskich i – co najcudowniejsze – daje natchnienie umysłom ludzkim, tak że 

nieuczeni i prości ludzie napełnieni darem Ducha Świętego w jednej chwili otrzy­

mują najwyższą mądrość i wymowę. Wobec tego wszystkiego, poruszony mocą 

powyższych dowodów, a nie siłą broni ani obietnicą rozkoszy i – co najbardziej 

godne podziwu, pośród ucisku prześladowań – nieprzeliczony tłum nie tylko 

ludzi prostych, ale i najuczeńszych, zgromadził się przy wierze chrześcijańskiej, 

w której uczy się prawd przewyższających wszelki rozum ludzki, gdzie się po­

skramia rozkosze cielesne i w której poucza się o marności wszystkiego, co jest 

w świecie. A to, że umysły śmiertelnych prawdy te przyjęły i wzgardziwszy rze­

czami widzialnymi, zapragnęły tylko niewidzialnych, jest największym z cudów 

i dziełem Bożego natchnienia. Że zaś nie stało się to ani nagle, ani przypadkiem, 

lecz z rozporządzenia Bożego, widać jasno stąd, że Bóg to, co miał uczynić, 

52	 Aquinas, Summa contra gentiles, I, q. 9 [Tenże, Summa contra gentiles, t. 1, s. 23].



Strona 56  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

przepowiadał przedtem wielokrotnie przez proroków, których księgi czcimy jako 

dające świadectwo naszej wierze 53. 

Chodzi tu, jak sądzę, o rzecz następującą. Można oczywiście całkiem sto­
sownie i sensownie przyjąć przekonanie na podstawie boskiego poręczenia, 
zaakceptować je na mocy Jego autorytetu. Rzecz jasna, nie jestem lekkomyślny 
ani irracjonalny, przyjmując coś na mocy autorytetu mojego ulubionego ma­
tematyka, nawet jeśli sam tego nie rozumiem. Mogę w ten sposób dojść na 
przykład do przekonania, że rozwiązano problem czterech kolorów. A skoro 
tak, to a fortiori nie byłbym lekkomyślny ani irracjonalny, przyjmując jakieś 
przekonanie na mocy autorytetu Boga. Jeśli wiem, że Bóg zaleca, abym uznał p, 
to, co zrozumiałe, uznanie p jest dla mnie ze wszech miar sensowne. Faktycznie 
pytanie nie dotyczy tego, czy decyzja, by uznać coś na mocy autorytetu Boga 
jest lekkomyślna, lecz tego, czy lekkomyślnie jest uznać, że Bóg faktycznie 
zalecił, abym coś uznał. Oczywiście jeśli Bóg naprawdę to zalecił, winienem 
to uznać; na jakiej jednak podstawie mam przyjąć, że to istotnie Bóg zalecił, 
byśmy uznali na przykład nauczanie o Trójcy Świętej?

Właśnie to pytanie podejmuje Akwinata w powyższym fragmencie. Próbuje 
on argumentować, że nie jest ani czymś lekkomyślnym, ani irracjonalnym 
przyjąć, iż Bóg zalecił, byśmy uznali dokładnie te treści, o których mówią 
chrześcijanie, mianowicie artykuły wiary. Akwinata chce, jak sądzę, powie­
dzieć, że przyjęcie tajemnic wiary nie musi być przejawem lekkomyślności ani 
nadmiernej beztroski, ponieważ mamy materiał dowodowy na rzecz wniosku, 
iż Bóg zalecił nam uznanie tych tajemnic. Owym materiałem dowodowym są 
spełnione proroctwo oraz znaki i cuda towarzyszące objawieniu tych tajem­
nic. Akwinata mówi tu o „dziełach przewyższających zdolności całej natury”, 
takich jak „cudowne uzdrowienia chorych”, „wskrzeszanie zmarłych” i tym 

53	 Tamże, I, 6 [Tamże, t. 1, s. 28–29]. 



Strona 57  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

podobnych. Największym cudem jest, jak twierdzi, nadzwyczajna szybkość, 
z jaką rozprzestrzeniła się wiara chrześcijańska, mimo największych starań 
tyranów i mimo tego, że „[w wierze chrześcijańskiej] uczy się prawd przewyż­
szających wszelki rozum ludzki, […] poskramia rozkosze cielesne i […] poucza 
[…] o marności wszystkiego, co jest w świecie”. 

Myślę, że chce on ponadto zasugerować, iż gdybyśmy nie posiadali tego lub 
innego materiału dowodowego, to bylibyśmy lekkomyślni lub irracjonalni, 
akceptując tajemnice wiary. Tylko dlatego, że dysponujemy materiałem dowo­
dowym na ich rzecz, możemy je racjonalnie uznać. W tym miejscu przywołuje 
on dla porównania wyznawców Mahometa, którzy, jak mówi, nie posiadają 
materiału dowodowego: „[W]idać, że ci, którzy dają wiarę jego słowom, wierzą 
lekkomyślnie” 54.

Zwróćmy uwagę, że Akwinata wyraźnie mniema, iż pewne sądy możemy 
przyjąć w sposób racjonalnie uzasadniony, mimo że nie dysponujemy ma­
teriałem dowodowym na ich rzecz, nie wyprowadzamy ich z innych sądów 
ani nie akceptujemy ich na podstawie innych sądów. Powiedzmy, że sąd jest 
dla mnie podstawowy, jeżeli uznaję go i nie czynię tego na podstawie innych 
sądów. Relacja bycia podstawowym jest dobrze znana, niemniej trudno ją 
scharakteryzować w sposób pouczający i niebanalny. Jestem przekonany, że 
słowo „kształt” przeliterowuje się jako k-s-z-t-a-ł-t: podstawą tego przekonania 
jest inne moje przekonanie, to mianowicie, że tak podaje słownik. Mam prze­
konanie, że 72 × 71 = 5112. Jego podstawą jest kilka innych przyjmowanych 
przeze mnie przekonań: że 1 × 72 = 72; 7 × 2 = 14; 7 × 7 = 49; 49 + 1 = 50 i tak 
dalej. Jednakże niektóre z moich przekonań akceptuję, ale nie na podstawie 
innych przekonań. Nazwijmy te przekonania podstawowymi. Jestem na przy- 
kład przekonany, że 2 + 1 = 3, i nie uznaję tego na podstawie innych sądów. 

54	 Tamże, I, 6 [Tamże, s. 30]. 



Strona 58  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Żywię również przekonania, że siedzę przy moim biurku oraz że lekko dokucza 
mi prawe kolano. Te przekonania również są dla mnie podstawowe; nie uznaję 
ich na podstawie innych sądów. Akwinata uważa, że możemy w sposób racjo­
nalnie uzasadniony przyjąć jako podstawowe te sądy, które w sposób widomy 
są prawdziwe: te, które są samooczywiste lub oczywiste dla zmysłów. Jeśli 
chodzi o inne uznawane przez nas przekonania, to uznajemy je racjonalnie 
tylko wtedy, gdy pozostają w określonej relacji do tych, które są we właściwy 
sposób podstawowe. Wśród sądów niepodstawowych, które racjonalnie akcep­
tujemy, niektóre w sposób widoczny wynikają z sądów podstawowych; takie 
sądy niepodstawowe są przedmiotem naszej wiedzy. Inne nie są przedmiotem 
naszej wiedzy i nie wynikają z sądów podstawowych, lecz są mimo wszystko 
racjonalnie akceptowalne, ponieważ są prawdopodobne w świetle sądów pod­
stawowych. Myślę, że Akwinacie chodzi tu, ogólniej, o to, iż sąd jest dla nas 
racjonalnie akceptowalny tylko wtedy, gdy jest co najmniej prawdopodobny 
w świetle przekonań, które są dla nas we właściwy sposób podstawowe – to 
znaczy przekonań, które są samooczywiste lub oczywiste dla zmysłów. W myśl 
jego poglądu, podobnie jak w myśl poglądu ewidencjalisty, przekonanie o Bogu 
jest dla nas racjonalne tylko wtedy, gdy dysponujemy materiałem dowodowym 
na jego rzecz.

W tym miejscu chciałbym zaznaczyć, że Akwinata podsuwa nam również nieco inną linię 
argumentacji: napomyka niekiedy, że istnieje rodzaj intuicyjnego czy bezpośredniego po­
znania istnienia Boga: 

Musimy jeszcze rozważyć, na jakim poznaniu polega ostateczne szczęście substancji 
umysłowej. Istnieje bowiem pewne ogólne i niejasne poznanie Boga, które osiągają pra­
wie wszyscy ludzie: czy to stąd, że, jak się niektórym wydaje, istnienie Boga jest samo 
przez się oczywiste, tak jak inne zasady dowodzenia, o czym mówiliśmy w pierwszej 
księdze, czy też stąd, co wydaje się prawdziwsze, że za pomocą rozumu naturalnego 
człowiek może od razu dojść do jakiegoś poznania Boga. Ludzie bowiem widzą, że 
rzeczy w przyrodzie dzieją się według pewnego porządku, a ponieważ nie ma porządku 



Strona 59  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

bez porządkującego, przyjmują zazwyczaj, że istnieje ktoś, kto porządkuje rzeczy, które 
oglądamy. Ale kim jest, jaki jest albo czy jest tylko jeden ów porządkujący naturę, nie 
od razu można wywnioskować z tego ogólnego rozważania 55. 

Zapewne Akwinata utrzymywałby także, iż ten, kto posiada takie bezpośrednie i intuicyjne 
ujęcie istnienia Boga, nie jest irracjonalny, w swoim przekonaniu, że Bóg istnieje. Niełatwo 
uzgodnić tę sugestię z na ogół arystotelesowskim nastawieniem tego filozofa; być może w tym 
punkcie musimy potraktować Akwinatę jako prekursora kalwinizmu 56. 

B. Fundamentyzm

Akwinata i ewidencjalista są więc zgodni, że wiara w Boga jest racjonalnie 
akceptowalna tylko wtedy, gdy istnieje materiał dowodowy na jej rzecz – ina­
czej mówiąc, tylko wtedy, gdy jest ona prawdopodobna w świetle pewnego 
zbioru sądów stanowiących ów materiał dowodowy. Aby lepiej zrozumieć 
Akwinatę i ewidencjalistę, potraktujmy ich jako zwolenników pewnej wersji 
klasycznego fundamentyzmu. Klasyczny fundamentyzm to stanowisko czy 
całościowe podejście do wiary, wiedzy, uzasadnionego przekonania, racjo­
nalności i pokrewnych zagadnień. Zyskał on niebywałą popularność w myśli 
Zachodu i sądzę, że mimo znacznej krytyki, z jaką się spotkał, pozostaje do­
minującym stanowiskiem. Według fundamentysty niektóre sądy są w sposób 
właściwy podstawowe, pozostałe można racjonalnie zaakceptować tylko na 
podstawie materiału dowodowego, który ostatecznie musi odwołać się do cze­
goś, co jest we właściwy sposób podstawowe. Co więcej, sąd o istnieniu Boga 
nie jest we właściwy sposób podstawowy; stąd też racjonalnie można przyjąć 
wiarę teistyczną tylko wtedy, gdy posiada się materiał dowodowy na jej rzecz. 

55	 Tamże, III, 38 [Tamże, t. 2, s. 101–102]. 
56	 Zob. niżej, część III, paragrafy A i C.



Strona 60  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Zdecydowana większość autorów zachodnich, którzy zajmowali się tą kwestią, 
przyjmuje jakąś formę klasycznego fundamentyzmu. Ponadto stanowisko to 
jest bez wątpienia podstawą ewidencjalistycznego zarzutu wobec wiary w Boga. 
Spróbujmy zatem lepiej je zrozumieć.

Jak wspomniałem, w zarzucie ewidencjalistycznym od początku rzuca się 
w oczy jego normatywny charakter. To samo dotyczy fundamentyzmu: jest 
on tezą normatywną określającą strukturę, jaką powinien mieć system prze­
konań; tezą o własnościach poprawnego, akceptowalnego czy dobrze skon­
struowanego systemu przekonań. Według fundamentysty istnieją normy, 
obowiązki czy zobowiązania dotyczące przekonań, podobne tym dotyczącym 
działań. Być racjonalnym to postępować zgodnie z nimi, być irracjonalnym – 
to ich nie przestrzegać. Zatem być racjonalnym to używać władz poznawczych 
we właściwy sposób, czyli tak, aby nie przekroczyć żadnej normy ich używania.

Chociaż dla uproszczenia wykładu traktuję omawiane tu twierdzenie fundamentyzmu jako 
dotyczące obowiązków, norm czy zobowiązań, można by je również zinterpretować jako twier­
dzenie o sprawności. Przy takim podejściu fundamentysta to ktoś, kto twierdzi, że aby system 
przekonań osiągnął pewną charakterystyczną sprawność, musi mieć określoną strukturę. 
To samo twierdzenie można by również zinterpretować jako odnoszące się do wad, jako 
twierdzenie, że system przekonań, który nie posiada takiej struktury, jest wadliwy.

Myślę, że w pełniejszym zrozumieniu fundamentyzmu może nam pomóc 
wprowadzenie pojęcia struktury noetycznej. Noetyczna struktura danej osoby 
to zbiór uznawanych przez nią sądów wraz z określonymi relacjami episte­
micznymi zachodzącymi między tą osobą a owymi sądami. Jak widzieliśmy, 
niektóre z moich przekonań mogą być oparte na innych; może istnieć para 
sądów, A i B, taka, że uznaję B oraz uznaję A na podstawie B. Opis noetycznej 
struktury danej osoby określiłby więc, które z jej przekonań są podstawowe, 
a które nie. Oczywiście, teoretycznie jest możliwe, że żadne z jej przekonań nie 
jest podstawowe; może ona posiadać tylko trzy przekonania, A, B i C, i każde 



Strona 61  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

z nich uznawać na podstawie dwóch pozostałych. Moglibyśmy uznać, że jest 
to niewłaściwe lub irracjonalne, nie znaczy to jednak, że taka sytuacja nie 
jest możliwa. Zachodzi również możliwość, że wszystkie jej przekonania są 
podstawowe; może ona uznawać wiele sądów, ale żadnego z nich nie uznawać 
w oparciu o pozostałe. Na ogół jednak struktura noetyczna obejmuje zarówno 
przekonania podstawowe, jak i niepodstawowe. Warto może podać kilka przy­
kładów przekonań, które często są dla danej osoby podstawowe. Przypuśćmy, 
że wydaje mi się, iż widzę drzewo; mam ów charakterystyczny rodzaj doświad­
czenia, który towarzyszy postrzeganiu drzewa. Mogę wówczas uznać sąd, że 
widzę drzewo. Może być tak, że uznaję ów sąd na podstawie sądu, iż wydaje mi 
się, że widzę drzewo; jednak w standardowej sytuacji nie uznam pierwszego 
na podstawie drugiego, ponieważ w ogóle nie uznam drugiego. Standardowo 
nie skupię uwagi na moim doświadczeniu, lecz na drzewie. Oczywiście mogę 
skierować uwagę na moje doświadczenie, zauważyć, jak rzeczy mi się przed­
stawiają, i nabyć przekonanie, że wydaje mi się, iż widzę coś, co tak właśnie 
wygląda. Jeśli zakwestionujesz moje twierdzenie, że widzę drzewo, możesz 
sprawić, iż skieruję uwagę na to doświadczenie. Jednak w standardowej sytu­
acji nie uznaję przekonania, że widzę drzewo, na podstawie sądu dotyczącego 
mojego doświadczenia; albowiem uznaję A na podstawie B tylko wtedy, gdy 
uznaję B, w typowym wypadku postrzegania drzewa nie uznaję zaś (ani nie 
rozważam) żadnych sądów na temat mojego doświadczenia. Standardowo 
traktuję takie sądy jako podstawowe. Podobnie moje przekonanie, że zjadłem 
dzisiejszego ranka śniadanie, jest dla mnie podstawowe. Nie uznaję go na 
podstawie jakiegoś sądu na temat mojego doświadczenia, jak choćby sądu, 
że wydaje mi się, iż pamiętam, jak jadłem śniadanie. W typowym wypadku 
nie zastanawiam się nawet nad pytaniem, czy wydaje mi się, że pamiętam, 
jak jadłem śniadanie; po prostu uznaję przekonanie, że je zjadłem; traktuję to 
przekonanie jako coś podstawowego. 



Strona 62  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Po drugie, opis struktury noetycznej będzie uwzględniać coś, co mogliby­
śmy nazwać wskaźnikiem stopnia przekonania. Niektóre z moich przekonań 
utrzymuję ze znacznie większym zdecydowaniem niż inne. Uznaję zarówno, 
że 2 + 1 = 3, jak i że Londyn w Anglii leży na północ od Saskatoon w Saska­
tchewan; to pierwsze uznaję jednak z większą mocą niż to drugie. Niektóre 
przekonania uznaję z najwyższą mocą, inne wprawdzie akceptuję, ale dużo 
ostrożniej. 

W tym miejscu moglibyśmy wykorzystać personalistyczną interpretację teorii prawdopo­
dobieństwa; pomyślmy o wskaźniku stopnia przekonania jako o funkcji PS (A) na zbiorze 
sądów uznawanych lub nieuznawanych przez osobę S, przyjmującej wartości liczb rzeczy­
wistych w przedziale od 0 do 1. PS (A) = n, opisuje więc jakby stopień, w jakim S uznaje 
A, czy siłę jej przekonania, że A. PS (A) = 1 oznacza całkowite, pozbawione zastrzeżeń 
opowiedzenie się przez S za A; PS (A) = 0 wyraża podobne opowiedzenie się S za nie-A;  
PS (A) = 0,5 znaczy, że S, jak osiołek Buridana, jest zawieszona w stanie równowagi między 
A i nie-A. Moglibyśmy następnie rozważyć, czy zwolennik interpretacji personalistycznej 
ma rację, że racjonalną strukturą noetyczną rządzi rachunek prawdopodobieństwa. Gdzie 
indziej argumentowałem, że nie ma 57.

Po trzecie, nieco mniej precyzyjne pojęcie: opis noetycznej struktury S uwzględ­
niałby coś takiego jak wskaźnik głębi umocowania. Niektóre z moich przekonań 
znajdują się, by tak rzec, na obrzeżach mojej struktury noetycznej. Akceptuję 
je, może nawet w sposób zdecydowany, ale mógłbym je porzucić bez większych 
zmian w innych częściach mojej struktury noetycznej. Mam przekonanie, że 
na szczycie Grand Teton znajduje się kilka sporych głazów. Jeśli kiedyś odrzucę 
to przekonanie (na przykład dlatego, że zdobędę ten szczyt i nie znajdę tam 
żadnych głazów), to owa zmiana nie wpłynie znacząco na resztę mojej struktury 
noetycznej; spowoduje w niej co najwyżej drobne zmiany. Owo przekonanie nie 
tkwi więc głęboko w mojej strukturze noetycznej. Niemniej, gdybym doszedł 

57	 A. Plantinga, The Probabilistic Argument from Evil, s. 15 i n.



Strona 63  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

do przekonania, że Grand Teton w ogóle nie istnieje, albo że w ogóle nie ma 
żadnych gór, albo że nie ma stanu Wyoming, miałoby to znacznie poważniejsze 
konsekwencje. Albo przypuśćmy, że zacząłbym myśleć, iż nie ma przeszłości 
(świat został stworzony zaledwie pięć minut temu, gotowy, ze wszystkimi 
pozornymi wspomnieniami i śladami przeszłości), albo że nie istnieją żad­
ne osoby poza mną; takie zmiany wywołałyby jeszcze większe reperkusje, 
przekonania te bowiem tkwią bardzo głęboko w mojej strukturze noetycznej.

Trzeba zauważyć, że podstawowość, stopień przekonania oraz głębia umocowania nie są 
ze sobą powiązane w prosty sposób. Część sądów, które traktuję jako podstawowe, uznaję 
z najwyższą mocą, na przykład sąd, że 2 + 1 = 3, czy sąd, że wydaje mi się, iż widzę niebieskie 
pióro w mojej dłoni. Inne akceptuję o wiele mniej zdecydowanie. Mam przekonanie, że przed 
pięcioma laty odwiedziłem pewien uniwersytet w północnej Anglii. Nie uznaję tego sądu na 
podstawie innych sądów (na przykład o tym, co jest zapisane w moim notatniku, albo co 
pamięta, czy myśli, że pamięta, moja żona), a zatem sąd ten jest dla mnie podstawowy. Nie 
uznaję go jednak równie zdecydowanie, jak sądu, że 2 + 1 = 3. Istnieją więc istotne różnice 
pod względem stopnia, w jakim uznaję sądy traktowane przeze mnie jako podstawowe. 
Ponadto pewne sądy, które przyjąłem na podstawie innych, uznaję bardziej zdecydowanie 
niż niektóre z sądów uznawanych przeze mnie za podstawowe. Przekonanie, że odwiedzi­
łem wspomniany uniwersytet w północnej Anglii, jest dla mnie podstawowe, nie uznaję go 
jednak równie mocno jak tego, że 212 = 441, czy tego, że „kształt” przeliterowuje się jako 
k-s-z-t-a-ł-t, mimo że żadne z tych dwóch przekonań nie jest dla mnie podstawowe. Podob­
nie podstawowość i głębia umocowania, a także głębia umocowania i stopień przekonania, 
mogą być odwrotnie zależne względem siebie.

Ponadto przekonanie może łatwo zmienić status z niepodstawowego na podstawowe i od­
wrotnie. W chwili obecnej sąd, że 21 × 21 = 441, nie jest dla mnie podstawowy; przyjmuję 
go na podstawie przekonania, że właśnie wykonałem obliczenia i taki otrzymałem wynik. 
Jednakże później mogę pamiętać, że 21 × 21 = 441, i zapomnieć, iż to obliczyłem. W takim 
wypadku będę ten sąd po prostu pamiętać, a nie uznawać na podstawie innych przekonań; 
stanie się dla mnie podstawowy. To samo może się zdarzyć ze słowem „kształt”. Ponieważ 
przed chwilą zajrzałem do słownika, moje przekonanie, że tak przeliterowuje się to słowo, 



Strona 64  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

opieram na podstawie przekonania, że tak mówi słownik; później mogę pamiętać, że tak 
się je przeliterowuje, ale już nie pamiętać, jak sprawdzałem to w słowniku. 

I w końcu można by sądzić, że aby ustalić, co dana osoba traktuje jako podstawowe, wystarczy 
zadać pytanie w stylu Chisholma 58, na przykład „Jaka jest twoja racja dla uznania p?” albo 
„Dlaczego uznajesz p?” 59. Myślę jednak, że pogląd ten jest błędny. Przypuśćmy, że wydaje 
mi się, iż widzę drzewo, i mam przekonanie, że istotnie je widzę; pytasz mnie, na jakiej pod­
stawie sądzę, że widzę drzewo. Zauważmy najpierw, że owo pytanie można zinterpretować 
na kilka sposobów. Mogę je potraktować jako prośbę o podanie racji, jaką mam, by sądzić, 
że to, co widzę, to drzewo, a nie, powiedzmy, okazały kaktus. Mógłbym wówczas odpowie­
dzieć, że wygląda mi na drzewo (a nie na kaktus). Mógłbym również zinterpretować twoje 
zapytanie jako prośbę o podanie moich racji dla uznania, że widzę drzewo (w odróżnieniu 
od, na przykład, słyszenia go lub czucia jego zapachu); ponownie mógłbym przytoczyć 
w odpowiedzi jakiś sąd o moim doświadczeniu. Mógłbym także potraktować twoje pyta­
nie jako prośbę o podanie racji dla uznania przez ciebie, że jest tam drzewo. Nie możesz 
go zobaczyć – stłukłeś okulary lub masz czkawkę i zgodnie z wypróbowanym domowym 
sposobem założyłeś na głowę papierową torbę; wiem, że masz przekonanie, iż gdy jawi mi 
się drzewowo, to w 99 przypadkach na 100 gdzieś nieopodal znajduje się drzewo. Mógłbym 
więc rozmaicie zinterpretować twoje pytanie i wiele z tych interpretacji jest takich, że jeśli 
tak je odczytam, odpowiem nań, cytując jakiś sąd o moim doświadczeniu. 

Czy wynika z tego jednak, że uznaję sąd Widzę drzewo (nazwijmy ten sąd „D”) na podstawie 
owego sądu doświadczeniowego? Nie sądzę. Z pewnością nie wynika z tego, że w t, czyli 
w chwili, gdy padło pytanie, uznawałem D na podstawie sądu doświadczeniowego. Być 
może w chwili t w ogóle nie uznawałem owego sądu doświadczeniowego; mogłem skupiać 
uwagę na drzewie, a nie na moim doświadczeniu; jest przecież niemożliwe, bym w chwili 
t akceptował przekonanie B na podstawie przekonania A, jeśli w t w ogóle nie uznaję A. 
Oczywiście w t*, czyli w chwili mojej odpowiedzi, przypuszczalnie akceptuję ten doświad­
czeniowy sąd; czy wynika z tego, że w t* uznaję na jego podstawie D? Nie. Jak zaznaczyłem, 

58	 R. M. Chisholm, Theory of Knowledge, s. 17 i n. 
59	 Korzystam tu z sugestii Philipa Quinna zgłoszonej podczas jego wystąpienia na APA (We­

stern Division 1981) w ramach sympozjum poświęconego mojemu tekstowi Is Belief in God 
Properly Basic?, „Noûs” 15 (1981), nr 1, s. 41–51. 



Strona 65  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

mógłbym próbować podać rację dla mojego przekonania, że jest tam drzewo, albo mógłbym 
wyjaśniać, dlaczego mam przekonanie, iż widzę drzewo, w odróżnieniu od słyszenia go 
czy czucia jego zapachu, albo wyjaśniać, dlaczego uważam, że widzę drzewo, a nie okazały 
kaktus. Za każdym razem mógłbym odpowiedzieć, cytując sąd doświadczeniowy, dlaczego 
jednak przyjmować, że moje przekonanie, iż widzę drzewo, opieram na podstawie sądu 
doświadczeniowego, czy w istocie na podstawie jakiegokolwiek innego sądu? Przypuśćmy, 
że spytasz mnie o racje, na podstawie których uznaję, że 2 + 1 = 3, czy że modus ponens jest 
formalnie poprawną formą wnioskowania. Mogę odpowiedzieć: „Po prostu wydaje się to 
samooczywiste”. Czy musimy wyciągnąć z tego wniosek, że moje przekonanie, iż 2 + 1 = 3, 
opiera się na sądzie o moim doświadczeniu? Moim zdaniem, nie. Czy to, że przytaczam 
sąd doświadczeniowy, gdy pada takie pytanie, dowodzi, że nie traktuję modus ponens jako 
podstawowego? W żadnym razie. W ten sposób nie da się zatem ustalić, które sądy są dla 
danej osoby podstawowe; w ogóle niełatwo określić, kiedy jakiś sąd jest dla niej podstawowy. 
Możemy wszakże powiedzieć przynajmniej tyle: koniecznym warunkiem uznania przez 
osobę S sądu A na podstawie sądu B jest uznanie przez S zarówno A, jak i B, a warunkiem 
wystarczającym jest uznanie przez S A, uznanie B, uznanie, że B jest dobrym materiałem 
dowodowym na rzecz A, oraz uznanie, że podstawą uznania A jest B.

Myślę, że fundamentyzm najlepiej potraktować jako tezę o racjonalnych 
strukturach noetycznych. Struktura noetyczna jest racjonalna wtedy, gdy 
mogłaby być strukturą noetyczną w pełni racjonalnej osoby. Być w pełni 
racjonalnym w tym sensie, w jakim używam tego terminu, nie znaczy mieć 
wyłącznie prawdziwe przekonania, czy uznawać wszystkie logiczne konse­
kwencje swoich przekonań, czy uznawać wszystkie konieczne prawdy z jedna­
kowym zdecydowaniem, czy nie ulegać emocjom przy tworzeniu przekonań. 
Być w pełni racjonalnym to czynić to, co słuszne, w odniesieniu do własnych 
aktów przekonania; nie łamać żadnych obowiązków epistemicznych. Z tego 
punktu widzenia racjonalna osoba to taka, której akty przekonania spełniają 
odpowiednie standardy; zarzucać komuś irracjonalność to krytykować go za 
niedopełnienie tych obowiązków czy powinności, za niedostosowanie się do 
odpowiednich norm czy standardów. By posłużyć się analogią etyczną: to, co 
irracjonalne, jest niedopuszczalne; to, co racjonalne, jest dopuszczalne.



Strona 66  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

W tym miejscu rozumiem „racjonalność” w kategoriach obowiązku, ale jak widzieliśmy, 
moglibyśmy dodatkowo lub zamiennie potraktować ją jako posiadanie sprawności episte­
micznej lub brak epistemicznej wady.

Racjonalna struktura noetyczna to zatem taka, która mogłaby być strukturą 
noetyczną w pełni racjonalnej osoby; z kolei fundamentyzm to, jak twier­
dzę, teza na temat takich struktur noetycznych. Można przyjąć, że punktem 
wyjścia fundamentyzmu jest spostrzeżenie, iż niektóre z naszych przekonań 
opierają się na innych. Według fundamentysty racjonalna struktura noetyczna 
posiada fundament, czyli zbiór przekonań, które nie zostały zaakceptowane 
na podstawie innych przekonań; w racjonalnej strukturze noetycznej pewne 
przekonania są podstawowe. Niepodstawowe przekonania będą oczywiście 
akceptowane w oparciu o inne przekonania, które mogą być przyjęte w oparciu 
o jeszcze inne przekonania itd., aż dojdzie się do fundamentów. W racjonalnej 
strukturze noetycznej każde niepodstawowe przekonanie jest więc ostatecznie 
akceptowane na podstawie przekonań podstawowych.

Możemy chyba ująć tę kwestię następująco. Według fundamentysty relacja do podstawy 
jest, po pierwsze, relacją jedno/wieloznaczną; podstawą przekonania A jest często kilka prze­
konań B1... Bn. Po drugie, w racjonalnej strukturze noetycznej owa relacja jest niezwrotna. 
Można powątpiewać, czy znajdzie się ktoś na tyle nieoświecony, by uznać A na podstawie 
A, ale nawet gdyby się znalazł, nie należy tak postępować. Albowiem w racjonalnej struk­
turze noetycznej, jeśli A uznaje się na podstawie B, to B jest w istotnym sensie uprzednie 
wobec A; tymczasem żaden sąd nie jest uprzedni względem samego siebie. Z tego punktu 
widzenia termin „samooczywisty” jest nieco mylący. Samooczywisty sąd, dajmy na to  
2 + 1 = 3, to sąd oczywisty czy znany sam w sobie, bez materiału dowodowego, a nie 
taki, na rzecz którego posiadamy dobry materiał dowodowy i dla którego takim ma­
teriałem jest on sam. Inaczej mówiąc, sądu samooczywistego nie uznaje się na podsta­
wie innych sądów. Sąd 2 + 1 = 3 jest samooczywisty; nie znaczy to, że stanowi mate­
riał dowodowy na rzecz siebie samego, ale że nie wymaga w ogóle żadnego materiału  
dowodowego.



Strona 67  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Po trzecie, zdaniem fundamentysty w racjonalnej strukturze noetycznej relacja do podsta­
wy jest asymetryczna; jeśli podstawą mojego przekonania, że A, jest moje przekonanie, że 
B, to podstawą mojego przekonania, że B, nie może być moje przekonanie, że A. Mówiąc 
dokładniej, przyjmijmy, że N jest racjonalną strukturą noetyczną. Wówczas jeśli podstawą 
należącego do N przekonania, że A, są B1... Bn, to podstawą żadnego z Bi nie będzie A. Stąd 
na przykład, jeśli jestem racjonalny, a podstawą mojego przekonania, że Biblia jest wiary­
godna, jest moje przekonanie, iż Bóg jest jej autorem, a wszystko, co mówi Bóg, jest prawdą, 
to podstawą mojego przekonania, że Bóg jest autorem Biblii, nie będą przekonania, że Biblia 
jest wiarygodna i mówi, że Bóg jest jej autorem.

Pierwsza główna teza fundamentyzmu jest więc taka, że w racjonalnej strukturze noetycznej 
relacja do podstawy jest niezwrotna i asymetryczna. Z drugą główną tezą zetknęliśmy się 
już wcześniej. W racjonalnej strukturze noetycznej niektóre przekonania – przekonania 
podstawowe – nie są oparte na żadnych innych przekonaniach. Te przekonania są funda­
mentem owej struktury. 

Możemy chyba nieco dokładniej opisać racjonalną strukturę noetyczną następująco. Po­
wiedzmy, że w ramach struktury noetycznej N przekonanie B stanowi bezpośrednią podsta-
wę przekonania A wtedy, gdy w N podstawą A jest B i nie istnieje przekonanie C takie, że  
w N podstawą C jest B i w N podstawą A jest C. Wówczas w racjonalnej strukturze noetycznej

(6) Każde niepodstawowe przekonanie posiada bezpośrednią podstawę.

Co więcej, przekonanie należy w N do poziomu 0-ego, jeśli jest podstawowe w N; należy 
do poziomu 1-ego w N, jeśli jego bezpośrednią podstawą jest pewne przekonanie należące 
w N do poziomu 0-ego; ogólniej, należy w N do poziomu n + 1-ego, jeśli jego bezpośrednią 
podstawą jest przynajmniej jedno przekonanie, które należy w N do poziomu n-tego. W ra­
cjonalnej strukturze noetycznej N

(7) Każde przekonanie B w N będzie należeć do najwyższego poziomu w N.

Inaczej mówiąc, istnieje taki poziom, że B należy do tego poziomu i do żadnego wyższego. 
(7) gwarantuje, że podstawą żadnego przekonania nie jest bezpośrednio ono samo. Załóżmy 



Strona 68  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

bowiem, że bezpośrednią podstawą B byłoby ono samo. Na mocy (7) B należy do najwyż­
szego poziomu 1. Ale ponieważ bezpośrednią podstawą B jest B, należy ono równocześnie 
do wyższego poziomu 1 + 1, co jest niemożliwe. Podobnie (7) gwarantuje, że relacja bycia 
bezpośrednią podstawą jest asymetryczna. Jeszcze jedna uwaga terminologiczna: właściwym 
poziomem, do którego należy dane przekonanie B w strukturze noetycznej, jest najwyższy 
poziom B w N. A zatem w racjonalnej strukturze noetycznej N

(8) Jeśli w N podstawą A jest B, to poziom A jest wyższy niż poziom B.

Moglibyśmy to wyrazić, mówiąc, że jeśli w N podstawą A jest B, to B jest uprzednie wo­
bec A w N; to właśnie miałem na myśli, twierdząc, że sąd będący podstawą jest uprzedni 
wobec sądu opartego na nim. Z (8) wynika, że relacja bycia podstawą jest asymetryczna 
i niezwrotna. 

W racjonalnej strukturze noetycznej każde niepodstawowe przekonanie jest bezpośrednio 
oparte na pewnych przekonaniach A1... An, z których każde jest bezpośrednio oparte na 
pewnych innych przekonaniach B1... Bn itd. aż do samych fundamentów. Zatem od każdego 
niepodstawowego przekonania B można, idąc w dół struktury noetycznej, dojść do funda­
mentów – zazwyczaj jest kilka takich przejść i prowadzą one ostatecznie do kilku różnych 
przekonań podstawowych. Spróbujmy przedstawić to nieco dokładniej. Przejście od A do 
B w N to zbiór sądów A, B1... Bn, B, takich że w N bezpośrednią podstawą A jest Bn, bezpo­
średnią podstawą Bn jest Bn-1..., bezpośrednią podstawą B2 jest B1, a bezpośrednią podstawą 
B1 jest B. Przejściem od A w N jest dowolne przejście w N od A do dowolnego innego sądu. 
Przejście od A do B można przedłużyć do przejścia od A do C, jeśli istnieje przejście od  
B do C. Przejście od A kończy się w C, jeśli można je przedłużyć do przejścia od A do C i nie 
ma przejść od C. Zatem w racjonalnej strukturze noetycznej N

(9) Jeśli w N podstawą uznania A jest B, to istnieje w N przejście od A do B.

Ponadto w takiej strukturze noetycznej

(10) Jeśli A jest niepodstawowe w N, to istnieje przejście od A do pewnego przekonania B, 
które jest podstawowe w N; 



Strona 69  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(11) Jeśli w N istnieje przejście od A do B i B jest niepodstawowe w N, to przejście od 
A do B można przedłużyć do przejścia od A do C, gdzie C jest podstawowe w N 

oraz

(12) Każde przejście od niepodstawowego przekonania A kończy się ostatecznie na 
fundamentach.

Według fundamentysty każda racjonalna struktura noetyczna ma więc fun­
dament i wszystkie niepodstawowe przekonania są ostatecznie akceptowane 
na mocy przekonań wchodzących w skład tych fundamentów. Jednak dane­
go przekonania nie można we właściwy sposób zaakceptować na podstawie 
całkiem dowolnego innego przekonania; w racjonalnej strukturze noetycznej 
A zostanie zaakceptowane na podstawie B tylko wtedy, gdy B wspiera A lub 
należy do zbioru przekonań, które łącznie wspierają A. Nie jest do końca 
jasne, na czym polega ta relacja – nazwijmy ją relacją „wspierania”; funda­
mentyści różnie zapatrują się na tę sprawę. Można jednak przypuszczać, że 
jest ona zbliżona do relacji bycia materiałem dowodowym; jeśli A wspiera B, 
to A jest materiałem dowodowym na rzecz B, albo czyni B oczywistym, albo 
też B jest prawdopodobne w świetle A. Relacja ta jest stopniowalna. Moja 
wiedza, że dziewięciu na dziesięciu Fryzyjczyków potrafi pływać, a Feike jest 
Fryzyjczykiem, stanowi wsparcie dla mojego przekonania, że Feike potrafi 
pływać; jeszcze silniej wspiera to przekonanie moja wiedza, że wieczorna ga­
zeta zamieściła zdjęcie Feikego triumfalnie wygrywającego wyścig na tysiąc 
pięćset metrów stylem dowolnym podczas letniej olimpiady w 1980 roku. 
Fundamentysta utrzymuje, całkiem rozsądnie, że w racjonalnej strukturze 
noetycznej siła przekonania niepodstawowego zależy od stopnia wsparcia, 
jakiego dostarczają mu przekonania fundamentalne.

O relacji wspierania można by powiedzieć znacznie więcej, nie ma tu jednak na to miejsca. 
Dla fundamentysty byłoby najwygodniej, gdyby relację tę dało się potraktować, podobnie 



Strona 70  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jak relację uprawdopodobniania, jako funkcję, gdzie parom przekonań przyporządkowuje 
się liczby rzeczywiste w przedziale od 0 do 1. Wówczas fundamentysta mógłby być może 
wyjaśnić dictum Locke’a, że siła przekonania powinna być proporcjonalna do siły materiału 
dowodowego, w następujący sposób: jeśli noetyczna struktura osoby S jest racjonalna, to 
dla dowolnego niepodstawowego przekonania A, P(A/F) ≥ Bs(A); inaczej mówiąc, wsparcie, 
jakie dla A stanowią fundamenty noetycznej struktury S, jest co najmniej równie silne jak 
przekonanie S, że A. Problemy wyłaniają się jednak z chwilą, gdy przejdziemy do wiedzy 
(w odróżnieniu od racjonalnego przekonania). Przypuśćmy, że zgadzamy się, iż jeśli wspar­
cie, jakiego każdemu sądowi z pary A i B dostarczają fundamenty, wystarczy do wiedzy, to 
wsparcie dla ich koniunkcji, A i B, również wystarczy do wiedzy. Paradoks loterii pokazuje, 
że jeśli relacją wspierania rządzi rachunek prawdopodobieństwa, to nie istnieje taki stopień 
wsparcia (mniejszy niż 1), że posiadanie przez sąd wsparcia tego stopnia wystarczy (gdy 
chodzi o wsparcie) do wiedzy. Powstają tu jeszcze inne zagadki, ale fundamentysta powie 
z pewnością, że istnieje taka relacja wspierania i że w racjonalnej strukturze noetycznej siła 
niepodstawowego przekonania jest funkcją wsparcia, jakiego dostarczają mu fundamenty.

Podsumowując, zgodnie z fundamentyzmem w racjonalnej strukturze noe­
tycznej: (1) relacja uznawania-na-podstawie jest asymetryczna i niezwrotna, 
(2) istnieje fundament i (3) siła przekonania niepodstawowego jest proporcjo­
nalna do wsparcia, jakiego dostarczają mu fundamenty.

C. Warunki podstawowości właściwej 

Odnotujmy teraz kolejną i najważniejszą własność klasycznych odmian fun­
damentyzmu: wszystkie one formułują pewne warunki podstawowości wła­
ściwej. W myśl fundamentyzmu nie każdy rodzaj przekonania może należeć 
do fundamentów racjonalnej struktury noetycznej; przekonanie podstawowe 
we właściwy sposób (tj. podstawowe w racjonalnej strukturze noetycznej) musi 
spełniać określone warunki. Musi nadawać się do pełnienia roli fundamentu, 
do współdźwigania ciężaru całej struktury noetycznej. Jak widzieliśmy, Tomasz 



Strona 71  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

z Akwinu twierdzi, że sąd jest podstawowy we właściwy sposób dla danej osoby 
tylko wtedy, gdy jest dla niej samooczywisty lub „oczywisty dla zmysłów”.

Zbadajmy dokładniej samooczywistość. W jakich warunkach sąd posiada 
tę cechę? Jakie rodzaje sądów są samooczywiste? Przykładem są najprostsze 
prawdy arytmetyki, takie jak

(13) 2 + 1 = 3,

proste prawdy logiki, takie jak

(14) Żaden mężczyzna nie jest równocześnie żonaty i nieżonaty,

być może uogólnienia prostych prawd logiki, takie jak

(15) Dla dowolnego sądu p, koniunkcja p i jego negacji jest fałszywa,

oraz określone sądy wyrażające tożsamość i różnicę, na przykład

(16) Czerwień jest różna od zieleni,

(17) Własność bycia liczbą pierwszą jest różna od własności bycia liczbą 
złożoną

czy

(18) Sąd Wszyscy ludzie są śmiertelni różni się od sądu Wszyscy śmier-
telnicy są ludźmi.

Na tym nie koniec, Akwinata podaje następujące przykłady:



Strona 72  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(19) Całość jest większa od części

(przypuszczalnie, przez „część” rozumie on to, co nazwalibyśmy „częścią 
właściwą”) oraz, nieco bardziej wątpliwie,

(20) Człowiek jest zwierzęciem.

Kolejne propozycje takich sądów – mogące budzić pewne zastrzeżenia – po­
chodzą z wielu innych dziedzin, na przykład

(21) Jeśli p jest koniecznie prawdziwe i z p wynika q, to q jest koniecznie 
prawdziwe,

(22) Jeśli e1 występuje przed e2, a e2 występuje przed e3, to e1 występuje 
przed e3

czy 

(23) Sprawianie zbędnego (i niechcianego) bólu tylko dla zabawy jest 
niesłuszne.

Co wyróżnia te sądy? Zgodnie z tradycją znakiem rozpoznawczym sądu samo­
oczywistego jest to, że z chwilą jego uchwycenia czy zrozumienia po prostu widzi 
się, iż jest prawdziwy. Zrozumienie samooczywistego sądu wystarcza do uchwy­
cenia jego prawdziwości. Oczywiście pojęcie to należy zrelatywizować do osoby; 
to, co jest samooczywiste dla ciebie, nie musi być takie dla mnie. Najprostsze 
prawdy arytmetyczne są samooczywiste dla niemal wszystkich, ale taka prawda 
jak 17 + 18 = 35 może być samooczywista tylko dla niektórych. Naturalnie sąd 
jest samooczywisty dla danej osoby tylko wtedy, gdy osoba ta rzeczywiście go 
pojmuje, toteż nie będzie samooczywisty dla kogoś, kto nie rozumie zawartych 



Strona 73  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

w nim pojęć. Jak mówi Akwinata, pewne sądy są samooczywiste tylko dla 
osób wykształconych; jako przykład wymienia prawdę, że substancje niema­
terialne nie zajmują przestrzeni. Wśród sądów, których składowe pojęcia nie 
są zrozumiałe dla wszystkich, niektóre są takie, że każdy, kto istotnie by owe 
pojęcia zrozumiał, dostrzegłby prawdziwość odpowiednich sądów, na przykład

(24) Model teorii pierwszego rzędu T przypisuje prawdziwość aksjomatom T.

Inne, na przykład 17 + 13 = 30, mogą być takie, że tylko niektóre spośród 
rozumiejących je osób dostrzegają ich prawdziwość.

Jak jednak mamy rozumieć to „widzenie prawdziwości”? Ci autorzy, którzy 
mówią o samooczywistości, odwołują się wprost do metafory wzrokowej 
i tłumaczą samooczywistość przez odniesienie do widzenia. Warto zwrócić 
uwagę na dwa ważne aspekty tej metafory i dwa odpowiadające im składniki 
idei samooczywistości. Po pierwsze, mamy składnik epistemiczny: sąd p jest 
samooczywisty dla osoby S tylko wtedy, gdy S posiada bezpośrednią wiedzę 
o p – tj. posiada wiedzę na temat p i podstawą tej wiedzy nie są żadne inne 
sądy. Weźmy prostą prawdę arytmetyczną w rodzaju 2 + 1 = 3 i porównajmy 
ją z prawdą w rodzaju 24 × 24 = 576. Znam każdy z tych sądów, przy czym 
drugi, w odróżnieniu od pierwszego, znam na podstawie obliczenia, czyli 
pewnego rodzaju wnioskowania. Posiadam więc bezpośrednią wiedzę na temat 
pierwszego, ale nie drugiego.

Drugi składnik idei samooczywistości ma charakter fenomenologiczny. Powróć­
my do naszych dwóch sądów; pierwszemu z nich, w odróżnieniu od drugiego, 
towarzyszy pewna świetlista aura czy blask, gdy przywołuje się go na myśl czy 
rozważa. Locke mówi w tym kontekście o „blasku oczywistości”; samooczywi­
sty sąd, jak powiada, posiada „dla uważnego umysłu jasność i przejrzystość”. 
Kartezjusz mówi z kolei o „jasności i wyraźności”; każdy z nich ma, jak sądzę, 



Strona 74  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

na myśli tę samą własność fenomenologiczną. Własność ta wiąże się z inną: po 
zrozumieniu sądu tego rodzaju odczuwa się silną skłonność, by go zaakcep­
tować; ów blask oczywistości wydaje się zmuszać lub przynajmniej skłaniać 
do przyjęcia takiego sądu. Akwinata i Locke utrzymywali, że dowolna osoba, 
a w każdym razie normalny, dojrzały człowiek, który rozważa samooczywisty 
sąd, nie jest w stanie powstrzymać się od jego uznania. Wydaje się zatem, że 
fenomenologiczny składnik idei samooczywistości ma dwie cechy: świetli­
stą aurę, jaką wykazuje 2 + 1 = 3, oraz doświadczaną skłonność, by ów sąd 
przyjąć czy uznać. W istocie świetlista aura może po prostu być doświadczaną 
przemożną chęcią akceptacji; kto wie, czy nie są one jednym i tym samym. 
W takim razie składnik fenomenologiczny nie posiadałby podwójnej cechy, 
którą – jak sugerowałem – posiada; w każdym jednak razie musimy uznać ów 
fenomenologiczny aspekt samooczywistości.

Akwinata utrzymuje zatem, że samooczywiste sądy są we właściwy sposób 
podstawowe. Myślę, że chce uznać za we właściwy sposób podstawowe rów­
nież sądy „oczywiste dla zmysłów”. Terminem tym określa on, jak sądzę, 
sądy percepcyjne – sądy, których prawdziwość lub fałszywość możemy ustalić 
wzrokowo lub korzystając z innego zmysłu, takie jak

(25) Przede mną znajduje się drzewo,

(26) Mam na nogach buty

czy

(27) Liście tamtego drzewa są żółte.

A zatem Akwinata utrzymuje, że sąd jest podstawowy we właściwy sposób 
wtedy i tylko wtedy, gdy jest samooczywisty lub oczywisty dla zmysłów. 



Strona 75  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Inni fundamentyści upierają się, że sądy podstawowe w ramach racjonalnej 
struktury noetycznej musi cechować określony rodzaj pewności. Z dużą dozą 
prawdopodobieństwa można więc uznać, że według Kartezjusza fundamenty 
racjonalnej struktury noetycznej obejmują nie sądy w rodzaju (25)–(27), ale 
ostrożniejsze twierdzenia dotyczące własnego życia psychicznego; na przykład

(28) Wydaje mi się, że widzę drzewo,

(29) Wydaje mi się, że widzę coś zielonego,

czy, jak to ujmuje profesor Chisholm,

(30) Jawi mi się zielono.

Takie sądy zdają się posiadać jakiś rodzaj niepodatności na błąd, którego brak 
sądom pierwszego rodzaju. Mógłbym się mylić, sądząc, że widzę różowego 
szczura; być może mam halucynacje lub złudzenia. W każdym jednak razie 
znacznie trudniej zrozumieć, że mógłbym się mylić, uznając, iż wydaje mi się, 
iż widzę różowego szczura; czy uznając, że jawi mi się różowo (lub różowo­
-szczurzo). Powiedzmy, że sąd, co do którego nie mogę się w taki sposób 
mylić, jest dla mnie niepodważalny; być może Kartezjusz chce powiedzieć, 
że sąd jest podstawowy dla osoby S w sposób właściwy tylko wtedy, gdy jest 
dla S samooczywisty lub niepodważalny.

A oto pełna definicja:

(31) Sąd p jest niepodważalny dla osoby S wtedy i tylko wtedy, gdy (a) nie 
jest możliwe, że S uznaje p i p jest fałszywy, oraz (b) nie jest możliwe, że 
S uznaje ~p i p jest prawdziwy.



Strona 76  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Celem drugiego warunku jest wykluczenie prawd koniecznych; gdyby poprzestać na pierw­
szym warunku, to albo hipoteza Goldbacha, albo jej negacja byłaby niepodważalna, mimo 
że nikt nie wie, czy jest prawdziwa.

Mamy tu kolejny wyróżnik fundamentyzmu: twierdzenie, że nie każdy sąd 
jest podstawowy we właściwy sposób. Starożytni i średniowieczni fundamen­
tyści skłaniali się ku poglądowi, że sąd jest w sposób właściwy podstawowy 
dla danej osoby tylko wtedy, gdy jest samooczywisty lub oczywisty dla jej 
zmysłów: nowożytni fundamentyści – Kartezjusz, Locke, Gottfried Wilhelm 
Leibniz i inni – skłaniali się ku poglądowi, że dla S sąd jest podstawowy we 
właściwy sposób tylko wtedy, gdy jest dla S samooczywisty lub niepodważalny. 
Jak każde uogólnienie historyczne, również i to jest niebezpieczne; ale może 
warto zaryzykować. Przyjmijmy, że klasycznym fundamentystą jest każdy, kto 
jest starożytnym, średniowiecznym lub nowożytnym fundamentystą.

D. Upadek fundamentyzmu

Powróćmy teraz do głównego pytania: Dlaczego wiara w Boga nie mogłaby 
się znaleźć wśród fundamentów mojej struktury noetycznej? Odpowiedź kla­
sycznego fundamentysty była taka, że nawet jeśli wiara ta jest prawdziwa, to 
brak jej własności, jakie musi posiadać sąd, aby zasłużyć na miejsce w funda­
mentach. W skład fundamentów nie wchodzą sądy, które można racjonalnie 
zaakceptować wyłącznie na podstawie innych sądów. Jedyne sądy podstawowe 
we właściwy sposób to te, które są samooczywiste, niepodważalne lub oczy­
wiste dla zmysłów. Ponieważ sąd, że Bóg istnieje, nie należy do tych kategorii, 
nie jest dla nikogo podstawowy we właściwy sposób; inaczej mówiąc, żadna 
należycie uformowana, racjonalna struktura noetyczna nie zawiera tego sądu 



Strona 77  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

w swych fundamentach. Musimy teraz przyjrzeć się bliżej następującej pod­
stawowej zasadzie klasycznego fundamentyzmu:

(32) Sąd p jest podstawowy we właściwy sposób dla osoby S wtedy 
i tylko wtedy, gdy p jest samooczywisty dla S, niepodważalny dla S lub 
oczywisty dla zmysłów S.

(32) zawiera dwa twierdzenia: po pierwsze, sąd jest podstawowy we właściwy 
sposób wtedy, gdy jest samooczywisty, niepodważalny lub oczywisty dla zmy­
słów, i – po drugie – sąd jest podstawowy we właściwy sposób tylko wtedy, gdy 
spełnia ów warunek. Pierwszy wymóg wydaje się prawdziwy; przyjmijmy go 
tymczasowo. Co z drugim? Czy istnieje jakaś racja na jego rzecz? Dlaczego 
przyjmuje go fundamentysta? I dlaczego sądzi, że powinien przyjąć go teista?

Na początek trzeba zauważyć, że jeśli teza (32) jest prawdziwa, oraz praw­
dziwa jest powiązana z nią teza fundamentyzmu, zgodnie z którą sąd jest 
racjonalnie akceptowalny tylko wtedy, gdy wynika z tego, co jest we właściwy 
sposób podstawowe, lub jest prawdopodobny w świetle tego, co jest we właś­
ciwy sposób podstawowe, to mnóstwo przekonań, które faktycznie wszyscy 
uznajemy, jest irracjonalnych. Jedna z kluczowych lekcji, jakie płyną z dzie­
jów filozofii nowożytnej – mniej więcej od Kartezjusza po Hume’a – brzmi 
jak następuje: w świetle sądów, które są samooczywiste i niepodważalne, 
większość przekonań, z którymi mamy do czynienia w codziennym życiu, 
nie jest prawdopodobna – a w każdym razie nie ma żadnego powodu, by 
sądzić inaczej. Wystarczy przywołać wszystkie te sądy, z których wynika na 
przykład, że istnieją trwałe przedmioty fizyczne czy że oprócz mnie istnieją 
inne osoby, czy że świat istnieje dłużej niż pięć minut: w świetle tego, co jest 
samooczywiste czy niepodważalne dla mnie, żaden z tych sądów nie jest, jak 
sądzę, bardziej prawdopodobny niż jego negacja; nikt w każdym razie nie 
podał dobrego powodu, by sądzić inaczej. Przypuśćmy, że do fundamentów 



Strona 78  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dodamy sądy, które są oczywiste dla zmysłów, przechodząc w ten sposób od 
fundamentyzmu nowożytnego do starożytnego i średniowiecznego. Wówczas 
sądy, z których wynika istnienie przedmiotów materialnych, będą oczywiście 
prawdopodobne w świetle fundamentów, jako że wejdą w ich skład. Tego 
samego nie można jednak powiedzieć ani o sądach na temat przeszłości, ani 
o sądach, z których wynika istnienie osób innych niż ja; tak jak poprzednio, nie 
będą one prawdopodobne w świetle tego, co podstawowe w sposób właściwy.

Czy nie dowodzi to, że rozważana teza jest fałszywa? Twierdzi się, że

(33) Sąd A jest dla mnie podstawowy we właściwy sposób tylko wtedy, 
gdy A jest dla mnie samooczywisty, niepodważalny lub oczywisty dla 
zmysłów.

Jednak wiele sądów, które nie spełniają tych warunków, jest dla mnie podstawo­
wych we właściwy sposób. Jestem na przykład przekonany, że dziś w południe 
zjadłem lunch. Nie uznaję tego sądu na podstawie innych przekonań; traktuję 
go jako podstawowy; należy on do fundamentów mojej struktury noetycznej. 
Ponadto, traktując go w ten sposób, jestem całkowicie racjonalny, mimo że 
ów sąd nie jest dla mnie ani samooczywisty, ani oczywisty dla zmysłów, ani 
niepodważalny. Rzecz jasna nie musi to przekonać fundamentysty; może on 
sądzić, że de facto nie traktuję tego sądu jako podstawowego, albo też może 
pójść na całość i stwierdzić, że o ile rzeczywiście traktuję ów sąd jako podsta­
wowy, o tyle faktycznie jestem irracjonalny. 

Być może bardziej przekonujące będzie to, co następuje. Według klasycznego 
fundamentysty (nazwijmy go F), osoba S jest racjonalna, akceptując sąd (33) 
tylko wtedy, gdy albo (33) jest dla niej podstawowy we właściwy sposób (sa­
mooczywisty, niepodważalny lub oczywisty dla zmysłów), albo uznaje ona 
(33) na podstawie sądów, które są dla niej podstawowe w sposób właściwy 



Strona 79  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

i wspierają (33). Przypuszczalnie, jeśli F wie, że na rzecz (33) przemawiają sądy, 
które są samooczywiste, oczywiste dla zmysłów lub niepodważalne, to będzie 
w stanie podać dobry argument – dedukcyjny, indukcyjny, probabilistyczny 
czy jakikolwiek inny – którego przesłanki są samooczywiste, oczywiste dla 
zmysłów lub niepodważalne, a którego wnioskiem jest (33). O ile wiem, żaden 
fundamentysta nie podał takiego argumentu. Wydaje się zatem, że funda­
mentysta nie ma żadnego wsparcia dla (33) w postaci sądów, które są (w myśl 
jego własnego stanowiska) podstawowe we właściwy sposób. Jeśli więc ma 
racjonalnie zaakceptować (33), to musi (w myśl swego własnego stanowiska) 
zaakceptować go jako podstawowy we właściwy sposób. Jednak zgodnie z sa­
mym (33), (33) jest podstawowy we właściwy sposób dla F tylko wtedy, gdy 
(33) jest dla niego samooczywisty, niepodważalny lub oczywisty dla zmysłów. 
Jest jasne, że (33) nie spełnia żadnego z tych warunków i wobec tego nie jest we 
właściwy sposób podstawowy dla F. A skoro tak, to akceptując (33), F popada 
w wewnętrzną sprzeczność; akceptuje (33) jako podstawowy, mimo że (33) nie 
spełnia warunku podstawowości właściwej podanego w (33).

Co więcej, (33) jest albo fałszywy, albo taki, że akceptując go, fundamentysta 
nie dopełnia swych epistemicznych powinności. F nie ma bowiem żadnego 
argumentu czy materiału dowodowego na rzecz (33). Toteż jeśli (33) jest praw­
dziwy, akceptując go, F złamie swoje powinności epistemiczne. (33) jest więc 
albo fałszywy, albo taki, że F nie może go racjonalnie zaakceptować. Mało 
tego, gdyby pod naciskiem fundamentysty teista zaakceptował (33) bez argu­
mentu, wówczas dodałby do swojej struktury noetycznej sąd, który jest albo 
fałszywy, albo taki, że akceptując go, złamie on swoje powinności noetyczne. 
Jeśli jednak istnieje coś takiego jak etyka przekonań, z pewnością zabrania 
ona uznania sądu, o którym wiadomo, że jest albo fałszywy, albo taki, że nie 
powinno się go uznać. Wynika z tego, że nie powinienem zaakceptować (33), 
nie mając argumentu wychodzącego od przesłanek, które spełniają warunek 
nakładany przez (33). To samo dotyczy fundamentysty: jeśli nie może on 



Strona 80  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

znaleźć takiego argumentu na rzecz (33), powinien odrzucić ów sąd. Ponadto 
nie powinien on wysuwać, a ja nie powinienem akceptować żadnego zarzutu 
wobec wiary teistycznej, który w sposób kluczowy zależy od sądu prawdziwego 
tylko wtedy, gdy nie powinienem go uznać.

Argument ten można uściślić. Klasyczny fundamentysta akceptuje

(34) Sąd p jest racjonalnie akceptowalny dla osoby S tylko wtedy, gdy albo (1) p jest 
samooczywisty, oczywisty dla zmysłów lub niepodważalny dla S, albo (2) w noetycz­
nej strukturze S istnieją przejścia od p do q1... qn, które (a) są podstawowe dla S, (b) są 
samooczywiste, oczywiste dla zmysłów, lub niepodważalne dla S, oraz (c) wspierają p.

(34) sam nie jest, rzecz jasna, oczywisty dla zmysłów. Co więcej, nie jest niepodważalny 
dla F. Jeśli (34) jest przygodny, to istnieje możliwość, że F uznaje go, chociaż ten jest fał­
szywy, a zatem nie jest niepodważalny. Jeśli jest on nieprzygodny, to jest albo koniecznie 
prawdziwy, albo koniecznie fałszywy. W pierwszym wypadku jest możliwe, że F uznaje 
jego fałszywość, gdy jest on prawdziwy; w drugim wypadku jest możliwe, że F uznaje jego 
prawdziwość, gdy jest on fałszywy; zatem w żadnym wypadku nie jest on niepodważalny. 
Co więcej, raczej trudno potraktować (34) jako samooczywisty; z pewnością można go 
zrozumieć, a zarazem nie uznać. Zatem (34) nie jest dla F samooczywisty, oczywisty dla 
zmysłów lub niepodważalny. Dlatego jeśli (34) jest prawdziwy, to o ile F ma go zaakceptować 
w sposób racjonalny, musi to zrobić na podstawie sądów, które są samooczywiste, niepod­
ważalne lub oczywiste dla zmysłów, i które go wspierają. Jednakże żaden fundamentysta 
nie podał nigdy na rzecz (34) udanego argumentu opartego na sądach, które spełniają ten 
warunek. Jest więc mało prawdopodobne, by przyjęcie przez F (34) spełniało konieczny 
warunek racjonalności wyrażony w (34).

Oczywiście mogłoby się zdarzyć, że istnieją sądy p1... pn, takie, że: (1) w noetycznej strukturze 
S istnieje przejście od (34) do pi; (2) pi faktycznie wspierają (34); (3) pi spełniają warunek pod­
stawowości właściwej sformułowany w (33), nawet jeśli F nie jest w stanie powiedzieć, które 
to sądy, i nawet jeśli nikomu innemu nie przychodzą na myśl żadne odpowiednie propozycje. 
(Tak jak możliwe jest, że każdy teista akceptuje wiarę teistyczną na podstawie sądów, które 
równocześnie wspierają tę wiarę i w myśl (33) są podstawowe we właściwy sposób). Wydaje 



Strona 81  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

się to jednak mało prawdopodobne i pod nieobecność jakiejś racji, by sądzić, że istnieją sądy 
tego typu, lepszym rozwiązaniem jest odrzucenie (34).

Moglibyśmy próbować na rozmaite sposoby udoskonalić (34). Niemal każdy 
przyjmuje jako podstawowe określone przekonania, z których wynika istnienie 
innych osób, a także pewne sądy dotyczące przeszłości; nie każdy natomiast 
uznaje wiarę w Boga za podstawową. Wobec tego uderzającego faktu mogli­
byśmy zaproponować:

(35) Sąd p jest we właściwy sposób podstawowy dla osoby S wtedy i tylko 
wtedy, gdy p jest dla S samooczywisty, niepodważalny lub oczywisty dla 
zmysłów, bądź też jest niemal powszechnie akceptowany jako podstawowy.

(35) rodzi pewne problemy. W zamyśle ma uprawomocnić zaliczenie do podsta­
wowych takich danych pamięci jak to, że dziś w południe zjadłem lunch; ale nie 
dla każdego ten sąd będzie podstawowy. Ośmielam się mniemać, że większość 
czytelników nie poświęciła mojemu lunchowi najmniejszej uwagi; zbyt pochłania 
ich myślenie o własnym, by zaprzątali sobie głowę moim. Zatem (35) w obecnej 
postaci nie spełni swojej roli. Nie ma to jednak faktycznie znaczenia, ponieważ, 
nawet gdybyśmy dysponowali adekwatnym sformułowaniem (35), byłby on 
obarczony tą samą słabością, co (34). Nie każdy traktuje (35) jako podstawowy; 
ja na przykład tak go nie traktuję. Nie jest on również samooczywisty, niepod­
ważalny ani oczywisty dla zmysłów. A zatem o ile nie podamy na jego rzecz ar­
gumentu opartego na sądach spełniających sformułowane w nim warunki, o tyle 
uznając go, będziemy uznawać sąd, który jest prawdopodobnie albo fałszywy, 
albo taki, że nie powinniśmy go uznać. Dlatego nie powinniśmy go uznawać, 
przynajmniej dopóki ktoś nie poda odpowiedniego argumentu na jego rzecz.

Moglibyśmy dalej debatować nad kolejnymi ulepszeniami (33); w części III 
przyjrzę się właściwej procedurze ustalania i uzasadniania takich kryteriów 



Strona 82  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

podstawowości właściwej. Nie ma jednak wątpliwości, że klasyczny funda­
mentyzm zbankrutował – i o ile stoi u podstaw zarzutu ewidencjalistycznego, 
zaiste chwiejna to podstawa. 

Oczywiście zarzut ewidencjalistyczny nie musi zakładać klasycznego funda­
mentyzmu; mógłby go niewątpliwie sformułować również ktoś, kto akceptuje 
zupełnie inną wersję fundamentyzmu. Aby jednak ów zarzut ocenić, musieli­
byśmy najpierw ustalić, jakie kryterium podstawowości właściwej owa wersja 
zakłada. Bez takiego dookreślenia pozostaje on w najlepszym razie wekslem. 
Z punktu widzenia toczonej obecnie dyskusji kolejny ruch należy więc do 
ewidencjalisty. Musi on podać takie kryterium podstawowości właściwej, które 
nie jest uwikłane w trudności z samoodniesieniem, wyklucza wiarę w Boga 
jako podstawową we właściwy sposób i posiada jakąś rację przemawiającą za 
swą prawdziwością. 

Ewidencjalista nie musi być klasycznym fundamentystą; co więcej, w ogóle nie musi być 
fundamentystą. Mógłby przyjąć koherencyjną teorię racjonalności. Temat ten jest rozległy 
i złożony; nie tu miejsce, by go rozpatrzyć. Kluczowe są jednak dwie kwestie. Po pierwsze, 
czym jest koherencja? I czy istnieje jakiś powód, aby sądzić, że noetyczna struktura teisty jest 
jej pozbawiona? Po drugie, zakładając, że tak jest istotnie, jak ustalić kierunek modyfikacji 
tej struktury? Przypuśćmy na przykład, że noetyczna struktura danego teisty wykazuje brak 
koherencji, ponieważ zawiera jednocześnie wiarę w Boga oraz, powiedzmy, zaprzeczenie idei, 
że istnieje coś takiego jak przyczynowość podmiotowa. Być może ze względu na tę niespójność 
jego struktura noetyczna jest irracjonalna, a w każdym razie jakoś wadliwa. W jaki jednak 
sposób miałoby to przemawiać przeciwko wierze teistycznej? Wymagana jest jakaś zmiana 
struktury noetycznej, dlaczego jednak zakładać, że to teistyczną wiarę należy odrzucić? Jest 
przecież inne wyjście: może należy po prostu uznać przyczynowość podmiotową. 



Strona 83  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Część iii: Reformowany zarzut  
wobec teologii naturalnej

Przyjmijmy, że przez teologię naturalną będziemy rozumieć próbę udowodnie­
nia czy wykazania istnienia Boga. Projekt ten ma długie i imponujące dzieje, 
sięgające początków chrześcijaństwa, a w poczet jego realizatorów zalicza się 
wielu najwybitniejszych myślicieli świata zachodniego. Przychodzą tu na myśl 
choćby: Anzelm z Canterbury, Akwinata, Jan Duns Szkot, William Ockham, 
Kartezjusz, Baruch Spinoza oraz Leibniz. Ostatnio – być może od czasów 
Kanta – tradycja teologii naturalnej straciła nieco rozmach, ma jednak nadal 
utalentowanych obrońców, zarówno w obrębie oficjalnej filozofii katolickiej, 
jak i poza nią.

Jednak wielu chrześcijan nie poddaje się bezkrytycznie jej urokom. Szczególnie 
niechętnie patrzą na nią teologowie reformowani czy kalwinistyczni. Kilku 
reformowanych myślicieli – na przykład Benjamin Breckinridge Warfield – 
akceptuje dowody teistyczne, ale na ogół stanowisko reformatorów waha się od 
chłodnej akceptacji, poprzez obojętność, aż po podejrzliwość, wrogość i jawne 
oskarżenia o bluźnierstwo. Początkowo taki stosunek wydaje się zagadkowy. 
Przypomina nieco sposób, w jaki niektórzy chrześcijanie traktują uzdrowienie 
przez wiarę: nie jest to wykonalne, a nawet gdyby było, nie należy tego robić. 
Co dokładnie, czy choćby w przybliżeniu, owi synowie i córy Reformacji mają 
przeciwko dowodzeniu istnienia Boga? Co mogliby mieć przeciwko niemu? Cóż 
mogłoby budzić mniej sprzeciwu z czyjejkolwiek strony, wyjąwszy najbardziej 
zatwardziałego ateistę?



Strona 84  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

A. Wstępne sformułowanie zarzutu

Odpowiadając na to pytanie, wezmę pod uwagę trzech reprezentatywnych 
myślicieli reformowanych. Zacznijmy od dziewiętnastowiecznego teologa 
holenderskiego Hermana Bavincka:

Nie istnieje odrębna teologia naturalna, uprawiana niezależnie od Objawienia, 

na podstawie samej tylko obserwacji i badania wszechświata, w którym żyje 

człowiek. [...]

Pismo św. zachęca nas, byśmy przypatrywali się niebu i ziemi, ptakom i mrów­

kom, kwiatom i liliom po to, by ujrzeć i rozpoznać w nich Boga. „Podnieście oczy 

w górę i patrzcie: Kto stworzył te gwiazdy?” (Iz 40,26). Pismo św. nie jest zbiorem 

abstrakcyjnych rozumowań. Nie czyni z Boga wniosku sylogizmu, pozostawiając 

nam decyzję, czy argument jest udany, czy nie. Przeciwnie, wypowiada się autory­

tatywnie. Zarówno teologicznie, jak i religijnie przyjmuje Boga za punkt wyjścia.

Odnosimy wrażenie, że wiara w istnienie Boga jest całkowicie oparta na tych 

dowodach. Byłaby to jednak zaprawdę „nędzna wiara, która, zanim zwróci się 

do Boga, musi najpierw udowodnić Jego istnienie”. Prawda jest zgoła odmienna. 

Nie ma ani jednego przedmiotu, którego istnienie wahamy się uznać, dopóki nie 

zostaną przedłożone mocne dowody. O istnieniu jaźni, świata wokół nas, praw 

logicznych, praw moralnych itd. jesteśmy tak głęboko przeświadczeni ze wzglę­

du na niezatarte wrażenia, jakie pozostawiają w naszej świadomości, że niepo­

trzebne są nam jakiekolwiek argumenty czy dowody. Akceptujemy ich istnienie 

spontanicznie, całkowicie mimowolnie, bez żadnego nacisku czy przymusu. To 

samo dotyczy istnienia Boga. Tak zwane dowody nie są bynajmniej ostateczną 

podstawą naszego najsilniejszego przeświadczenia o istnieniu Boga. Tę pewność 



Strona 85  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

daje jedynie wiara, czyli spontaniczny materiał dowodowy, który zewsząd nam się  

narzuca 60. 

Według Bavincka wiara w istnienie Boga nie jest więc oparta na dowodach czy 
argumentach. Przez „argument” rozumie on zapewne argumenty formułowane 
w ramach teologii naturalnej – jak te, które podają Akwinata i Duns Szkot, 
a później Kartezjusz, Leibniz, Samuel Clarke i inni. Chce on przypuszczalnie 
powiedzieć, że chrześcijanie nie potrzebują takich argumentów. Nie potrzebują 
ich do czego?

Bavinck wydaje się twierdzić dwie rzeczy. Po pierwsze, argumenty czy dowody 
nie są na ogół źródłem ufności, jaką osoba wierząca pokłada w Bogu. Normalnie 
taka osoba nie wierzy w Boga na podstawie argumentów ani też nie uznaje na 
ich podstawie takich prawd jak ta, że Bóg stworzył świat. Po drugie, argument 
nie jest potrzebny do racjonalnego uzasadnienia; osoba wierząca pozostaje 
całkowicie w obrębie swoich epistemicznych praw, uznając, że Bóg stworzył 
świat, nawet jeśli nie posiada żadnego argumentu na rzecz tego wniosku. 
Osoba taka nie potrzebuje teologii naturalnej, by jej wiara była racjonalna czy 
epistemicznie poprawna; jej wiara może być w pełni racjonalna, nawet jeśli ta 
osoba nie zna żadnego udanego argumentu, dedukcyjnego bądź indukcyjnego, 
na rzecz istnienia Boga – więcej, nawet jeśli taki argument w ogóle nie istnieje.

Bavinck stawia jeszcze trzy kolejne tezy. Po pierwsze, wydaje się twierdzić, że nie 
możemy uzyskać wiedzy o Bogu na podstawie argumentu; argumenty teologii 
naturalnej są zwyczajnie nieskuteczne. (Po przytoczonym wyżej fragmencie 
następuje mniej więcej tradycyjna próba obalenia dowodów teistycznych, 

60	 H. Bavinck, The Doctrine of God, przeł. W. Hendricksen, Grand Rapids: Eerdmans 1951, 
s. 78–79. The Doctrine of God jest tłumaczeniem drugiego tomu dzieła Gereformeede Dog-
matiek Bavincka, opublikowanego w latach 1895–1899.



Strona 86  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

w której autor między innymi powiela niektóre popularne błędy Kanta doty­
czące argumentu ontologicznego). Po drugie, Pismo św. „przyjmuje Boga za 
punkt wyjścia” i podobnie winna uczynić osoba wierząca. W Biblii nie ma 
żadnych dowodów czy argumentów za istnieniem Boga; po prostu zakłada 
się, że Bóg istnieje. Tak samo powinien więc postąpić wierzący chrześcijanin; 
powinien wyjść od wiary w Boga, a nie od przesłanek jakiegoś argumentu, 
który prowadzi do wniosku, że Bóg istnieje. Niby dlaczego owe przesłanki 
miałyby stanowić lepszy punkt wyjścia? I po trzecie, Bavinck zwraca uwagę, 
że wiara w Boga pod istotnym względem przypomina przekonanie o istnieniu 
jaźni i zewnętrznego świata – oraz, moglibyśmy dodać, przekonanie na temat 
innych umysłów i przeszłości. Na ogół w żadnej z tych dziedzin nie mamy ani 
nie potrzebujemy dowodów czy argumentów.

Przejdźmy z kolei do Jana Kalwina, przykładnego kalwinisty. Według Kalwina 
Bóg dał nam wszystkim wrodzoną skłonność, by w Niego wierzyć: 

Poza dyskusją stawiamy kwestię, że w umyśle ludzkim tkwi, i to jako naturalny 

popęd, jakieś poczucie boskości; ponieważ Bóg, chcąc udaremnić ludziom możność 

zasłaniania się niewiedzą, sam dał wszystkim niejakie pojęcie o owym boskim 

majestacie, o którym ustawicznie przypominając, nowe wciąż sączy krople, aby 

wobec powszechnej wśród ludzi świadomości, że Bóg istnieje i jest ich stwórcą, 

oni sami własnym świadectwem wydawali na siebie wyrok potępienia za to, że 

nie oddawali mu czci i nie poświęcili swego życia wypełnianiu jego woli.

Zaiste, jeśli gdzieś szukalibyśmy nieznajomości Boga, to prawdopodobnie nigdzie 

nie znaleźlibyśmy lepszego przykładu, niż wśród ludów będących na bardzo 

niskim stopniu rozwoju i oddalonych od środków kulturalnych. Jednakże – jak 

mówi ów poganin [tj. Cyceron – dopowiedzenie I. Lichońska] – nie ma ludu tak 

barbarzyńskiego, tak dzikiego plemienia, w którym nie tkwiłoby przekonanie, że 

Bóg istnieje. I nawet ci, którzy, jeśli chodzi o inne dziedziny życia, niemal wcale 



Strona 87  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

nie różnią się od zwierząt, posiadają zawsze jakiś zalążek religii, tak głęboko owo 

przekonanie opanowało wszystkich, tak mocno tkwi w ich wnętrzu. Nie było 

więc od początku świata takiego kraju, takiego miasta, takiego domu, który by 

nie posiadał religii. Jest w tym jakieś milczące wyznanie, iż świadomość boskości 

wypisana jest w sercach wszystkich ludzi.

[…] Co więcej, o tym, że również z natury wpojone wszyscy mają to przekonanie 

o istnieniu jakiegoś Boga i że przekonanie owo tkwi głęboko, jakby w trzewiach 

człowieka, świadczy w sposób niezbity upór bezbożników, którzy, miotając się 

w szaleńczych atakach, nie mogą mimo wszystko uwolnić się od lęku przed 

Bogiem. […] Stąd wyprowadzamy wniosek, że nie jest to nauka, której w szkole 

najpierw uczyć się trzeba, lecz że każdy od kołyski sam tu jest sobie nauczycielem 

i że sama natura nie pozwala nikomu o niej zapomnieć, choć wielu wszelkimi 

siłami o to zabiega 61. 

Kalwin twierdzi więc, że Bóg stworzył nas w taki sposób, iż posiadamy silną 
skłonność, by w Niego wierzyć. Tę skłonność częściowo przesłonił czy stłumił 
grzech. Gdyby nie istnienie grzechu w świecie, ludzie wierzyliby w Boga w takim 
samym stopniu i z taką samą naturalną spontanicznością, z jaką przyjmujemy 
istnienie innych osób, zewnętrznego świata i przeszłości. Taki jest naturalny 
stan ludzi; jedynie z powodu obecnego nienaturalnego stanu grzechu wielu 
z nas uznaje wiarę w Boga za trudną czy absurdalną. Kalwin uważa, że osoba 
niewierząca w Boga jest w epistemicznie niedoskonałej sytuacji – trochę jak 
człowiek, który nie wierzy, że jego żona istnieje, albo uznaje ją za pomysłowo 
skonstruowanego robota, pozbawionego myśli, uczuć czy świadomości.

61	 J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, przeł. F. L. Battles, Philadelphia: Westminster 
Press 1960, ks. I, rozdz. III, s. 43–44 [J. Kalwin, Nauka religii chrześcijańskiej, przeł. I. Li­
chońska, w: L. Szczucki (red.), Myśl filozoficzno-religijna reformacji XVI wieku, Warszawa: 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe 1972, s. 279–282].



Strona 88  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Mimo że ta skłonność, by wierzyć w Boga, została częściowo przytłumiona, 
pozostaje czymś uniwersalnym. Wzbudza ją czy uruchamia dość powszechna 
okoliczność:

[…] (aby nikomu nie zagradzać drogi do szczęścia) Bóg nie tylko wszczepił umy­

słom ludzkim to, co nazwaliśmy zarodkiem religii, lecz ponadto tak się wyraźnie 

ukazał w całym stworzeniu świata i codziennie się ukazuje, że niepodobna otwo­

rzyć oczu, żeby go nie dostrzec) 62.

Podobnie jak Kant, Kalwin pozostaje pod szczególnym wrażeniem wspaniałej 
struktury gwiaździstego nieba nad nami:

[…] nawet plebejusze i ludzie zupełnie prości, korzystający jedynie z pomocy 

swoich oczu, nie mogą nie widzieć doskonałości boskiego kunsztu ukazującego się 

samorzutnie w tej nieprzeliczonej, a jednak tak dokładnie rozmieszczonej masie 

różnorodnych straży niebieskich […] 63. 

Kalwin utrzymuje, że ten, kto ulega owej skłonności i w podanych okoliczno­
ściach – powiedzmy, dostrzegając gwiaździste niebo, wspaniały majestat gór czy 
misterne, wymowne piękno kwiatka – akceptuje przekonanie, iż Bóg stworzył 
świat, ma pełne epistemiczne prawo tak postąpić. Osoba ta jest w swej wierze 
usprawiedliwiona czy racjonalna nie dlatego, że ma jakiś domyślny argument – 
powiedzmy, jakąś wersję argumentu teleologicznego. Nie; dla uzasadnienia czy 
racjonalności nie potrzebuje ona żadnego argumentu. Jej przekonanie wcale 
nie musi być oparte na jakichkolwiek innych sądach; w tych warunkach jej 
akceptacja wiary w Boga jest w pełni racjonalna pod nieobecność argumentu, 

62	 Tamże, ks. I, rozdz. V, s. 51 [Tamże, s. 289–290].
63	 Tamże, s. 50 [Tamże, s. 291–292].



Strona 89  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dedukcyjnego czy indukcyjnego. W istocie osoba w tych warunkach, powiada 
Kalwin, wie, że Bóg istnieje.

Gdzie indziej Kalwin mówi o „argumentach z rozumu” czy argumentach 
racjonalnych:

Prorocy i apostołowie nie przechwalają się bystrością swego umysłu i nie chełpią 

się niczym, co zjednuje wiarę ich słowom, ani też nie występują z dowodami, lecz 

głoszą święte imię Boga, by zmusić cały świat do posłuszeństwa. A teraz zastano­

wić się trzeba, w jaki to sposób się dzieje, że nie na mocy prawdopodobieństwa, 

lecz na podstawie czystej prawdy dochodzi się do przekonania, iż zasłanianie się 

tu Bogiem nie jest lekkomyślnością ani fałszem. Jeżeli na sercu leży […] nam 

dobro sumień ludzkich, aby pozbawione oparcia nie chwiały się na wszystkie 

strony w ustawicznej niepewności i aby nie ulegały wahaniom pod wpływem 

przeróżnych wątpliwości, nie w ludzkich dowodach czy sądach szukać należy 

podstaw owego przekonania, lecz znacznie głębiej, a mianowicie w tajemnych 

świadectwach ducha 64. 

Przedmiotem dyskusji nie jest tu wiara w istnienie Boga, lecz to, że Bóg jest 
autorem Pisma św.; myślę jednak, iż jest jasne, że Kalwin powiedziałby to 
samo o wierze w istnienie Boga. Chrześcijanin nie potrzebuje teologii natu­
ralnej ani jako źródła swej ufności, ani jako uzasadnienia wiary. Co więcej, 
chrześcijanin nie powinien wierzyć na podstawie argumentu; w przeciwnym 
razie jego wiara może być „niestabilna i chwiejna”, może stać się „przedmio­
tem ustawicznego wątpienia”. Jeśli oprę wiarę w Boga na argumencie, to aby 
być właściwie racjonalnym i epistemicznie odpowiedzialnym, będę musiał 
na bieżąco przeglądać filozoficzne czasopisma, sprawdzając, czy na przykład 

64	 Tamże, ks. I, rozdz. VII, s. 78 [Tamże, s. 323–324].



Strona 90  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Anthony Flew nie zdołał podważyć mojego ulubionego argumentu. Mogłoby 
to być uciążliwe i czasochłonne. Co też pocznę, jeśli ktoś faktycznie dopatrzy 
się wady w moim argumencie? Przestanę chodzić do kościoła? Z punktu wi­
dzenia Kalwina wiara w istnienie Boga na podstawie racjonalnego argumentu 
jest jak wiara w istnienie współmałżonka na podstawie argumentu z analogii 
na rzecz innych umysłów – w najlepszym razie dziwaczna, i raczej niebudząca 
zachwytu u osoby, której dotyczy. 

B. Dylemat Barthowski

Szczególnie ostro wyraża swoją dezaprobatę dla teologii naturalnej dwudzie­
stowieczny teolog Karl Barth. Sam fakt dezaprobaty jest poza wszelką wątpli­
wością, znacznie mniej jasne są natomiast stojące za nią racje; jego wypowiedzi 
na ten i inne tematy są fascynujące, ale delfickie pod każdym względem prócz 
długości. W istocie niektóre z nich szokują, jak choćby sugestia, że już sam akt 
uznania czy akceptacji chrześcijańskiego przesłania jest przejawem ludzkiej 
dumy, samowoli, krnąbrności i grzechu. Jednakże gdzie indziej Barth wypo­
wiada się w sposób bardziej stonowany i niezwykle intrygujący: 

Przypuśćmy, że [nasza] rozmówczyni [tj. teologia naturalna – A. P.] odkrywa, 

iż wiara próbuje użyć wobec niej dobrze znanego chwytu dialektycznego. Nie 

bierzemy jej [rozmówczyni] na poważnie, bo nie mówimy tego, co rzeczywiście 

chcemy powiedzieć i przedstawić. Poświęcamy jej nasz czas i uwagę tylko na niby, 

a w konsekwencji to, co mówimy, to jedynie pozorne i zmyślone twierdzenia. Co 

z tego wyniknie? Otóż nie bez słuszności – choć błędnie interpretując przyjazny 

zamiar, który być może nami kieruje – poczuje się ona wzgardzona i oszukana. 

Zamknie się w sobie i zniechęci do wiary, która nie wypowiada się szczerze, która 

porzuca własne stanowisko na rzecz stanowiska niewiary. Jaki pożytek ma niewiara 



Strona 91  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

z wiary, która w oczywisty sposób nie mówi tego, co myśli? I jakże szokująca dla 

niewiary musi być wiara, która tylko udaje, że zajmuje pospołu z niewiarą to samo 

stanowisko. [...] Ten dylemat ujawnia wewnętrzną sprzeczność tkwiącą w każdej 

postaci „chrześcijańskiej” teologii naturalnej. Musi ona w istocie reprezentować 

i głosić stanowisko wiary. Jej prawdziwym celem, do którego naprawdę chce dopro­

wadzić niewiarę, jest poznawalność prawdziwego Boga przez Niego samego w Jego 

objawieniu. Jednak jako teologia „naturalna” początkowo stara się ten cel ukryć 

i udawać, że dzieli życiowe zmagania z naturalnym człowiekiem. Myśli przeto, że 

powinna z pozoru zaangażować się w dialektykę niewiary, w oczekiwaniu, że tu 

można i trzeba podjąć przynajmniej wstępną decyzję dotyczącą wiary. Dlatego, 

jako teologia naturalna, przemawia ona i działa w sposób niewłaściwy. [...] Nie 

możemy igrać z niewiarą, nawet jeśli sądzimy, że znamy wiele ciekawych i bardzo 

obiecujących sposobów, by sobie z nią poradzić. Musimy traktować niewiarę po­

ważnie. Tylko jedną rzecz można traktować poważniej niż niewiarę, mianowicie 

samą wiarę – czy raczej, prawdziwego Boga, którego uznaje wiara. Jednak samą 

wiarę – czy raczej prawdziwego Boga, którego uznaje wiara – trzeba traktować tak 

poważnie, że nie ma już miejsca na choćby pozorne przejście na stronę niewiary, 

na pedagogiczne czy żartobliwe zniżenie się do poziomu jej możliwości 65. 

Trzeba przyjrzeć się uważniej tym zarzutom wobec teologii naturalnej, zacznij­
my więc od Bartha. Na czym dokładnie polega wskazany przez niego zarzut? 
Głosi on, że próby dowodzenia istnienia Boga są w jakiś sposób niestosowne, 
niechrześcijańskie, nieuczciwe czy bezbożne – o jaki sposób tu chodzi? Barth 
wspomina o dylemacie, przed którym staje teolog naturalny. Dylematy posia­
dają człony; jakie są człony tego dylematu? Otóż, przedstawiając jakiś element 
teologii naturalnej, osoba wierząca musi albo przyjąć to, co Barth nazywa 
„stanowiskiem niewiary”, albo udawać przed niewierzącym rozmówcą, że 

65	 K. Barth, Church Dogmatics, przeł. G. T. Thompson i H. Knight, t. 1, cz. 1, Edinburgh: 
T & T Clark 1956, s. 93–95. 



Strona 92  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

je przyjmuje. W pierwszym wypadku porzuca stanowisko chrześcijańskie, 
w drugim natomiast zachowuje się nieuczciwie, działa w złej wierze, twierdząc, 
że uznaje coś, czego faktycznie nie uznaje. Czym jednak jest owo stanowisko 
niewiary i na czym polega przyjęcie go? I jak wreszcie można mimowolnie 
przejść na pozycję niewiary przez samo tylko zajęcie się teologią naturalną, 
samo tylko podjęcie próby udowodnienia, że Bóg istnieje?

Być może tok myślenia Bartha jest następujący. Wchodząc w dyskusję na temat 
istnienia Boga, próbując go dowieść, milcząco zajmuje się określoną pozycję. 
Zakłada się, że nie wiadomo jeszcze, czy jakiś Bóg istnieje; że ma się to dopiero 
okazać; że pozostaje to przedmiotem sporu. Ponadto, przyjmując to nastawie­
nie, teolog naturalny milcząco przyznaje, że to, co powinno się uznać, zależy 
od wyniku dociekań; jeśli istnieją dobre argumenty na rzecz istnienia Boga, 
wówczas powinniśmy – wierzący i niewierzący wspólnie biorący udział w tych 
dociekaniach – zaakceptować istnienie Boga; jeśli istnieją zaś dobre argumenty 
przeciwko istnieniu Boga, wówczas winniśmy zaakceptować Jego nieistnienie; 
a jeśli argumenty obu stron są równie mocne (czy równie słabe), to być może 
najwłaściwiej jest pozostać agnostykiem.

Przy takim nastawieniu przyznaje się, że słuszność czy stosowność wiary 
i niewiary zależy od wyniku określonych dociekań. Wiara w Boga jest słuszna 
i stosowna tylko wtedy, gdy w ogólnym rozrachunku racja, by wierzyć, jest 
mocniejsza od racji, by nie wierzyć – czyli tylko wtedy, gdy argumenty na rzecz 
istnienia Boga są mocniejsze niż te przeciwko niemu. Każde dociekania mają 
jednak, rzecz jasna, punkt wyjścia, a argumenty wychodzą od przesłanek. 
Zakładając, że sprawa zależy w ten sposób od wyniku argumentacji, przyjmuje 
się, że dostępne są odpowiednie przesłanki. Jakie to przesłanki? Przy takim 
nastawieniu, teolog naturalny milcząco uznaje pogląd, że istnieje określony 
zbiór sądów, z którego można zaczerpnąć przesłanki argumentów teistycz­
nych i antyteistycznych – taki, że wiara w Boga jest racjonalna czy stosowna 



Strona 93  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

tylko wtedy, gdy pozostaje we właściwej relacji do tego zbioru. Zgadza się on 
ze swoim niewierzącym współrozmówcą, że istnieje zbiór sądów, do którego 
obaj mogą się odwołać, akceptowany przez wszystkie czy niemal wszystkie 
racjonalne osoby; a stosowność czy słuszność wiary w Boga zależy od relacji, 
w jakiej pozostaje ona do owych sądów.

Co to za sądy i skąd się wywodzą? Później będziemy musieli przyjrzeć się tej 
kwestii bliżej; na razie nazwijmy je „danymi rozumu”. Wobec tego udowodnić 
czy wykazać, że Bóg istnieje, to podać argument dedukcyjny, który prowadzi 
do wniosku, że Bóg istnieje, którego przesłanki wywodzą się z danych ro­
zumu, i którego wszystkie kroki mają postać argumentu posiadającego swój 
odpowiednik w okresie warunkowym należącym do danych rozumu. Pierwsze 
trzy drogi Akwinaty stanowiłyby próbę wykazania istnienia Boga w takim 
właśnie sensie. Oczywiście wykazanie, że Bóg nie istnieje, byłoby strukturalnie 
izomorficzne; spełniłoby drugi i trzeci z wymienionych warunków, ale jego 
wnioskiem byłby sąd, że nie istnieje taka osoba jak Bóg. Przykładem byłby tu 
jakoby dedukcyjny argument ze zła – twierdzenie, że istnienie zła należy do 
danych rozumu i jest niespójne z istnieniem Boga.

Oczywiście mogłoby być i tak, że istnienie Boga nie wynika w opisany sposób 
z danych rozumu, a mimo to jest prawdopodobne w ich świetle. Można byłoby 
wówczas podać probabilistyczny czy indukcyjny argument za istnieniem Boga, 
wykazując w ten sposób, że wiara teistyczna jest racjonalna czy epistemicznie 
właściwa, w tym sensie, iż istnienie Boga raczej jest bardziej prawdopodobne 
niż nieprawdopodobne w świetle danych rozumu. Być może piątą drogę Akwi­
naty i argument Williama Paleya z projektu można zaliczyć do tej kategorii. 
Zapewne również probabilistyczny argument ze zła – twierdzenie, że istnienie 
Boga jest mało prawdopodobne w świetle całego istniejącego zła – można 
uznać za strukturalnie podobny argument na rzecz wniosku, że właściwą 
postawą jest niewiara.



Strona 94  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Według Bartha teolog naturalny przyznaje więc milcząco, że o stosowności 
wiary w Boga ma rozstrzygać jej relacja do danych rozumu. Przekonanie jest 
słuszne, racjonalne czy racjonalnie akceptowalne tylko wtedy, gdy pozostaje we 
właściwej relacji do danych rozumu – tylko wtedy, gdy na przykład jest bardziej 
prawdopodobne niż nieprawdopodobne, a w każdym razie nie jest niepraw­
dopodobne w świetle tych danych. 

Zajęcie stanowiska niewiary nie jest, zdaniem Bartha, równoznaczne z odrzuce­
niem wiary w Boga. Zająć stanowisko niewiary może ktoś, kto entuzjastycznie 
akceptuje istnienie Boga i w nie wierzy. Wystarczy, by utrzymywał, że wiara 
w Boga jest racjonalnie dopuszczalna tylko wtedy, gdy jest się w posiadaniu 
dobrego argumentu na jej rzecz. Stać na pozycji niewiary to utrzymywać, 
że wiara w Boga jest racjonalnie akceptowalna tylko wtedy, gdy jest bardziej 
prawdopodobna niż nieprawdopodobna w świetle danych rozumu. Ktoś, kto 
uznaje to przekonanie, mówi Barth, zajmuje stanowisko niewiary; ostatecznie 
opowiada się za danymi rozumu, a nie za Bogiem. Taka osoba „czyni rozum 
sędzią nad Chrystusem”, a w każdym razie nad wiarą chrześcijańską. To zaś, 
mówi Barth, jest dla chrześcijanina całkowicie niestosowne.

Członami Barthowskiego dylematu są więc, z jednej strony, zła wiara czy 
nieuczciwość, a z drugiej – stanowisko niewiary. Teolog naturalny albo ak­
ceptuje stanowisko niewiary, albo nie. W tym drugim wypadku wprowadza 
w błąd i zwodzi swego niewierzącego współrozmówcę, popadając w złą wiarę. 
W pierwszym wypadku ostatecznie opowiada się za danymi rozumu, a taka 
postawa jest dla chrześcijanina całkowicie niestosowna, stanowi objaw grzesz­
nej ludzkiej pychy.

Ta próba udowodnienia istnienia Boga z pewnością nie może skończyć się inaczej 

jak tylko stwierdzeniem, że nawet bez łaski Boga, wcześniej i uprzednio wobec niej, 

teolog naturalny jest gotów na Boga, tak że może Go poznać inaczej niż z Niego 



Strona 95  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

samego i przez Niego samego. A to jeszcze nie wszystko. To dopiero początek. Na 

czymże bowiem polega teologia naturalna, jeśli nie na arogancji, na kultywowaniu 

i afirmacji samowystarczalności człowieka, a zatem jego podobieństwa do Boga? 66 

C. Odrzucenie klasycznego fundamentyzmu

Myślę, że teolożka naturalna ma dobrą odpowiedź na dylemat Bartha: może 
wykonać manewr znany dialektykom i matadorom jako „ucieczka między 
rogami” 67. Jako teolożka naturalna przedstawia ona lub aprobuje argumenty 
teistyczne, dlaczego jednak zakładać, że jej własna wiara w Boga musi być 
oparta na takich argumentach? A jeśli nie jest, dlaczego miałaby udawać, że 
jest inaczej? Być może jej celem jest pokazanie komuś, kto nie wierzy, że wiara 
w Boga wynika z innych – uznawanych już przez niego – przekonań, tak że 
może on zachować niewiarę (i nadal akceptować owe pozostałe przekonania) 
tylko za cenę niespójności. Można mieć nadzieję, że wiedza ta doprowadzi go 
do porzucenia niewiary, ale tak czy inaczej teolożka naturalna może z całkowitą 
szczerością powiedzieć mu, iż jej wiara w Boga nie jest oparta na relacji do 
danych rozumu. Za Kalwinem może ona wręcz stwierdzić, że wiara w Boga 
nie powinna być oparta na argumentach wychodzących od danych rozumu 
czy jakichkolwiek innych. A zatem, nawet jeśli „stanowisko niewiary” jest tak 
naganne, jak sugeruje Barth, jego dylemat ulatnia się bez śladu.

Najbardziej interesujące nie jest jednak to, że Barth twierdzi, iż teolożka na­
turalna stoi przed wspomnianym dylematem; w tej kwestii prawdopodobnie 

66	 Tamże, s. 135.
67	 Gra słów, horns w języku angielskim oznacza zarówno człony dylematu, jak i rogi (przyp. 

tłum.).



Strona 96  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

się myli, a w każdym razie nie jest oczywiste, że ma słuszność. Ciekawszy jest 
jego pogląd, że wiara w Boga nie musi być oparta na argumencie. Podobnie 
jak Kalwin i Bavinck, Barth utrzymuje, że osoba wierząca w Boga ma pełne 
prawo wierzyć w taki sposób, w jaki wierzy, nawet jeśli nie zna żadnego dobre­
go (dedukcyjnego czy indukcyjnego) argumentu na rzecz teizmu, nawet jeśli 
nie uważa, że istnieje taki argument, a nawet jeśli taki argument faktycznie nie 
istnieje. Tak jak Kalwin, Abraham Kuyper i Bavinck, Barth utrzymuje, że wiara 
w Boga jest podstawowa we właściwy sposób – to jest taka, że można ją racjo­
nalnie akceptować, nie akceptując jej na podstawie żadnych innych sądów czy 
przekonań. W istocie uważają oni, że chrześcijanin nie powinien akceptować 
przekonania o Bogu na podstawie argumentu; uczynić tak, to narazić się na 
wiarę niestabilną i chwiejną, podatną na zmienne kaprysy i fantazje najnowszej 
akademickiej mody. Myśliciele reformowani utrzymywali, że osoba wierząca 
jest w pełni racjonalna i pozostaje całkowicie w obrębie swoich epistemicznych 
praw, wychodząc od wiary w Boga, akceptując ją jako podstawową i traktując 
jako przesłankę w argumentach na rzecz innych wniosków. 

Odrzucając teologię naturalną, owi reformowani myśliciele chcą więc przede 
wszystkim powiedzieć, że stosowność czy słuszność wiary w Boga nie zależy 
wcale od sukcesu czy dostępności tego rodzaju argumentów teistycznych, którymi 
zajmuje się na co dzień teolog naturalny. Myślę, że jest to ich kluczowe twierdzenie 
i kluczowe odkrycie w tej materii. Zdaniem owych reformowanych myślicieli, ktoś, 
kto traktuje wiarę w Boga jako podstawową, nie łamie przez to żadnych episte­
micznych obowiązków ani nie ujawnia jakiejś usterki w swojej strukturze noetycz­
nej. Wprost przeciwnie, w ich przekonaniu, poprawnym czy właściwym sposobem 
wierzenia w Boga nie jest posiłkowanie się argumentami teologii naturalnej czy 
jakimikolwiek innymi; należy raczej potraktować wiarę w Boga jako podstawową.

Omówiłem wyżej klasyczny fundamentyzm, czyli pogląd złożony z trzech 
następujących tez:



Strona 97  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(1) W każdej racjonalnej strukturze noetycznej istnieje zbiór przekonań 
traktowanych jako podstawowe – tj. nieakceptowanych na podstawie 
żadnych innych przekonań,

(2) W racjonalnej strukturze noetycznej przekonanie niepodstawowe 
jest proporcjonalne do wsparcia, jakiego dostarczają mu fundamenty,

oraz

(3) W racjonalnej strukturze noetycznej przekonania podstawowe są 
samooczywiste, niepodważalne lub oczywiste dla zmysłów.

Myślę, że należy przyjąć, iż owi trzej reformowani myśliciele odrzucają klasycz­
ny fundamentyzm. Być może skłonni byli przyjąć (1); nie zgłaszali zastrzeżeń 
do (2); sprzeciwiali się jednak stanowczo pomysłowi, że fundamenty racjonalnej 
struktury noetycznej mogą zawierać co najwyżej sądy, które są samooczy­
wiste, oczywiste dla zmysłów lub niepodważalne. W szczególności gotowi 
byli stanowczo twierdzić, że racjonalna struktura noetyczna może zawierać 
przekonanie o Bogu jako przekonanie podstawowe. Jak to ujął Bavinck, „Pis­
mo św. [...] [n]ie czyni z Boga wniosku sylogizmu, pozostawiając nam decyzję, 
czy argument jest udany, czy nie. Przeciwnie, wypowiada się autorytatywnie. 
Zarówno teologicznie, jak i religijnie przyjmuje Boga za punkt wyjścia” 68. In­
tencja Bavincka jest jasna: powinniśmy w tym względzie naśladować Pismo św.

W przytoczonych wcześniej fragmentach Kalwin twierdzi, że wierzący nie 
potrzebuje argumentu – nie potrzebuje go również do tego, by zasłużyć na epi­
stemiczny szacunek. Przypuszczalnie Kalwin uważa, że fundamenty racjonalnej 

68	 H. Bavinck, The Doctrine of God, s. 64.



Strona 98  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

struktury noetycznej mogą bez problemu zawierać wiarę w Boga. Ale to nie 
wszystko. Kalwin idzie jeszcze dalej, i to w dwóch różnych kierunkach. Po 
pierwsze, uważa, że chrześcijanin nie powinien wierzyć w Boga na podstawie 
innych przekonań; w samych fundamentach właściwej i dobrze uformowanej 
chrześcijańskiej struktury noetycznej znajduje się w istocie wiara w Boga. I, po 
drugie, Kalwin twierdzi, że ktoś, kto traktuje wiarę w Boga jako podstawową, 
może wiedzieć, że Bóg istnieje. Utrzymuje on, że można racjonalnie akceptować 
wiarę w Boga jako podstawową; twierdzi również, że można wiedzieć, iż Bóg 
istnieje, nawet jeśli nie posiada się na to argumentu, nawet jeśli nie uznaje się 
tego na podstawie innych sądów. Fundamentysta uważa zapewne, że pewne 
przekonania podstawowe we właściwy sposób są takie, iż dla każdego, kto je 
akceptuje, stanowią przedmiot wiedzy. Dokładniej, uważa zapewne, że wśród 
przekonań, które są podstawowe w sposób właściwy dla osoby S, niektóre są 
takie, że jeśli S je akceptuje, to S posiada wiedzę. Mógłby dodać, że inne prze­
konania podstawowe we właściwy sposób nie mogą, jeśli bierze się je za podsta­
wowe, być przedmiotem wiedzy, a jedynie racjonalnego przekonania; mógłby 
również uznać istnienie Boga za taki przypadek. Kalwin wszystko to odrzuca; 
według niego wiedza o istnieniu Boga nie wymaga żadnych argumentów.

Ktoś, kto stoi na tym stanowisku, nie musi zakładać, że teologia naturalna jest bezużyteczna. 
Po pierwsze, gdyby rzeczywiście istniały dobre argumenty na rzecz istnienia Boga, byłoby to 
warte odnotowania samo w sobie – tak jak warto byłoby wiedzieć (o ile to prawda), że argu­
ment z analogii na rzecz istnienia innych umysłów jest udany, czy że na rzecz ich istnienia 
można podać inne dobre argumenty wychodzące od samooczywistych i niepodważalnych 
sądów. Po drugie, teologia naturalna mogłaby pomóc komuś przejść od niewiary do wiary. 
Z punktu widzenia klasycznego fundamentyzmu argumenty te nie są jednak udane; tzn. 
prawdopodobnie nie wychodzą od przesłanek, które są samooczywiste, niepodważalne 
lub oczywiste dla zmysłów, by następnie za pomocą form wnioskowania, które są w samo­
oczywisty sposób formalnie poprawne, przejść do wniosku, że Bóg istnieje. Niemniej mogą 
istnieć (i faktycznie istnieją) ludzie, którzy akceptują sądy i formy wnioskowania pozwalające 
skonstruować argument teistyczny; argumenty teistyczne mogą pomóc im dojść do tego, 
co Kalwin uznaje za najlepszy rodzaj wiary w Boga: do wierzenia w sposób podstawowy.



Strona 99  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Część iv: Czy przekonanie o Bogu jest 
podstawowe we właściwy sposób?

Według omówionych w poprzedniej części myślicieli reformowanych odpo­
wiedź na powyższe pytanie brzmi: „W istocie tak właśnie jest”. Z entuzjazmem 
przychylam się do tej opinii i w tej części spróbuję wyjaśnić i rozwinąć ów 
pogląd, a także obronić go przed niektórymi zarzutami. Będę argumentować, 
po pierwsze, że ktoś, kto utrzymuje, iż wiara w Boga jest podstawowa we właś­
ciwy sposób, nie jest przez to zobowiązany do poglądu, że każde przekonanie 
może mieć ten status; po drugie, że nawet jeśli akceptuje się wiarę w Boga jako 
podstawową, to nie jest ona bezpodstawna; po trzecie, że ktoś, kto akceptuje 
wiarę w Boga jako podstawową, może mimo to być otwarty na zarzuty pod jej 
adresem; i wreszcie będę argumentować, że bronionego przeze mnie poglądu 
nie należy traktować jako formy fideizmu.

A. Zarzut Wielkiej Dyni

Nieodparcie nasuwa się pytanie: jeśli wiara w Boga jest podstawowa we wła­
ściwy sposób, to dlaczego dowolne przekonanie nie może mieć tego statusu? 
Czy nie moglibyśmy przypisać tego statusu każdemu dziwactwu, jakie tylko 
przyjdzie nam do głowy? Dlaczego nie dziwactwom voodoo albo astrologii? 
Albo przekonaniu, że każdego roku w Halloween powraca Wielka Dynia? 
Czy mógłbym we właściwy sposób uznać to przekonanie za podstawowe? 
Przypuśćmy, że uważam, iż jeśli tylko z wigorem pomacham rękami, mogę 
wznieść się i fruwać po pokoju; czy mógłbym obronić się przed zarzutem 
irracjonalności, twierdząc, że to przekonanie jest dla mnie podstawowe? Czy 



Strona 100  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

powiadając, że wiara w Boga jest podstawowa we właściwy sposób, nie musi­
my zgodzić się, że wszystko lub niemal wszystko można w sposób właściwy 
potraktować jako podstawowe, otwierając tym samym na oścież wrota dla 
irracjonalności i przesądu?

Bynajmniej. Według reformowanego epistemologa niektóre przekonania są 
podstawowe we właściwy sposób w takich, a nie innych okolicznościach. Weź­
my przekonanie, że widzę drzewo: jest ono podstawowe w sposób właściwy 
w okolicznościach, które trudno precyzyjnie określić, ale które obejmują to, 
że jawi mi się w określony charakterystyczny sposób; nie jest natomiast pod­
stawowe we właściwy sposób w okolicznościach, na które składa się, dajmy na 
to, moja wiedza, że siedzę w salonie i z zamkniętymi oczami słucham muzyki. 
Reformowany epistemolog utrzymuje, że istnieją pewne niemal powszechne 
okoliczności, w których wiara w Boga jest podstawowa we właściwy sposób; 
dlaczego jednak sądzić, że z tego względu ma obowiązek przyjąć pogląd, iż 
de facto dowolne przekonanie jest podstawowe w sposób właściwy w każdych 
okolicznościach, czy choćby znacznie bardziej umiarkowane twierdzenie, że 
dla dowolnego przekonania istnieją okoliczności, w których jest ono podsta­
wowe we właściwy sposób? Czyżby chodziło o to, że reformowany epistemolog 
odrzuca kryteria podstawowości właściwej sformułowane przez klasyczny 
fundamentyzm? Z jakiej jednak racji miałoby to zobowiązywać go do podob­
nej tolerancji na irracjonalność? Rozważmy następującą analogię. W czasach 
świetności pozytywizmu jego zwolennicy pełni zadufania afiszowali się ze 
swoim kryterium weryfikowalności, deklarując bezsensowność wielu twier­
dzeń, które wyraźnie miały sens. Przypuśćmy, że ktoś odrzuciłby dane sfor­
mułowanie kryterium weryfikowalności – na przykład to podane w drugim 
wydaniu Language, Truth and Logic Alfreda J. Ayera. Czy oznaczałoby to, że 
zobowiązany jest utrzymywać, iż wbrew pozorom 



Strona 101  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

(1) Brzdęśniało już; ślimonne prztowie wyrło i warło się w gulbieży 69

ma sens? Wcale nie. To samo dotyczy więc reformowanego epistemologa: 
fakt, że odrzuca kryterium podstawowości właściwej podane przez klasycz­
ny fundamentyzm, nie znaczy, że zobowiązany jest przyjąć, iż wszystko jest 
podstawowe w sposób właściwy.

W czym więc tkwi problem? Czy w tym, że reformowany epistemolog nie 
tylko odrzuca te kryteria podstawowości właściwej, ale ponadto nie kwapi się 
z podaniem w zamian lepszych? Skoro nie dysponuje takimi kryteriami, jak 
może uczciwie wykluczyć, że przekonanie o Wielkiej Dyni jest podstawowe 
we właściwy sposób?

Ten zarzut ujawnia poważne nieporozumienie. W jaki sposób poprawnie do-
chodzimy do kryteriów, względnie opracowujemy kryteria sensowności, uza­
sadnionego przekonania czy podstawowości właściwej? Skąd się one biorą? Czy 
trzeba dysponować takim kryterium, zanim sensownie wyda się jakikolwiek 
werdykt – pozytywny lub negatywny – w sprawie właściwej podstawowości? 
Nic podobnego. Nawet jeśli nie mam dobrego zamiennika dla kryterium zapro­
ponowanego przez klasyczny fundamentyzm, pozostaję całkowicie w obrębie 
moich praw epistemicznych, utrzymując, że pewne sądy nie są w określonych 
warunkach podstawowe we właściwy sposób. 

Niektóre sądy tylko na pozór są samooczywiste; taka nauka płynie z wybranych 
paradoksów Russella. Mimo to czymś irracjonalnym byłoby przypisać podsta­
wowość negacji sądu, który wydaje się samooczywisty. Podobnie, przypuśćmy, 

69	 Fragment wiersza Lewisa Carrolla Jabberwocky z książki Alicja po drugiej stronie lustra 
w przekładzie Stanisława Barańczaka z tomu 44 opowiastki wierszem, Znak: Kraków 1998, 
s. 83 (przyp. tłum.).



Strona 102  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

że wydaje ci się, iż widzisz drzewo; w takiej sytuacji byłoby czymś irracjonal­
nym uznać za podstawowy sąd, że nie widzisz drzewa albo że nie ma drzew. 
Podobnie, nawet jeśli nie znam żadnego pouczającego kryterium znaczenia, 
mogę w pełni poprawnie orzec, że zdanie (1) jest bezsensowne. 

W ten sposób dochodzimy do ważnego pytania, które nauczył nas zadawać 
Chisholm 70. Jaki jest status kryteriów wiedzy, podstawowości właściwej czy 
uzasadnionego przekonania? Z reguły są to twierdzenia uniwersalne. Na 
przykład podane przez nowożytny fundamentyzm kryterium podstawowości 
właściwej jest podwójnie ogólne:

(2) Dla dowolnego sądu A i dowolnej osoby S, A jest podstawowy we 
właściwy sposób dla S wtedy i tylko wtedy, gdy A jest niepodważalny 
dla S lub samooczywisty dla S.

Skąd jednak można to wiedzieć? Co przemawia za tym kryterium? Łatwo 
zauważyć, że (2) nie jest samooczywiste ani po prostu w sposób oczywisty 
prawdziwe. A skoro tak, jak do niego dochodzimy? Jaki rodzaj argumentów 
byłby tu odpowiedni? Oczywiście fundamentysta mógłby uznać (2) za tak 
atrakcyjne, że po prostu bierze je za prawdziwe, nie podając żadnego argu­
mentu ani nie akceptując (2) na podstawie innych uznawanych przez siebie 
sądów. Postępując w taki sposób, sprawi jednak, że jego struktura noetyczna 
stanie się samoodniesieniowo niespójna. (2) nie jest ani samooczywiste, ani 
niepodważalne; dlatego akceptując je jako podstawowe, nowożytny funda­
mentysta złamie warunek podstawowości właściwej, który sam sformułował. 
Niemniej fundamentysta może pokusić się o podanie na rzecz tego kryterium 
jakiegoś argumentu, opartego na przesłankach, które są samooczywiste lub 

70	 R. M. Chisholm, The Problem of the Criterion, Milwaukee, WI: Marquette University Press 
1973, s. 14 i n.



Strona 103  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

niepodważalne; niełatwo jednak wyobrazić sobie taki argument. A dopóki nie 
zostanie podany, cóż mają począć ci z nas, którym (2) nie wydaje się wcale 
oczywiste ani przekonujące? Jak posługując się (2), fundamentysta mógłby 
wykazać, że na przykład wiara w Boga nie jest podstawowa we właściwy spo­
sób? Dlaczego mielibyśmy uznać (2) czy choćby brać je pod uwagę?

Rzecz w tym, jak sądzę, że ani (2), ani żaden inny informatywny, konieczny 
i wystarczający warunek podstawowości właściwej nie wynika z wyraźnie 
samooczywistych przesłanek za pośrednictwem wyraźnie akceptowalnych 
argumentów. Dlatego właściwym sposobem sformułowania takiego kryterium 
jest, ogólnie mówiąc, indukcja. Musimy zebrać przykłady przekonań i warun­
ków, takich że owe przekonania są w sposób oczywisty podstawowe w sposób 
właściwy w tych warunkach, oraz przykłady przekonań i warunków, takich że 
owe przekonania w sposób oczywisty nie są podstawowe w sposób właściwy 
w tych warunkach. Następnie należy sformułować hipotezy dotyczące koniecz­
nych i wystarczających warunków podstawowości właściwej i przetestować je 
na tych przykładach. I tak w odpowiednich warunkach z pewnością racjonalnie 
jest uznać, że widzisz osobę ludzką: istotę, która ma myśli i uczucia, posiada 
wiedzę i przekonania, podejmuje decyzje i działania. Jest ponadto jasne, że nie 
masz obowiązku dojść do tego przekonania przez wnioskowanie wychodzące 
od innych uznawanych przez ciebie przekonań; w tych warunkach owo prze­
konanie jest dla ciebie podstawowe w sposób właściwy. A skoro tak, to (2) musi 
zawierać jakiś błąd; rozważane przekonanie jest w tych warunkach podstawowe 
w sposób właściwy, mimo że nie jest dla ciebie ani samooczywiste, ani niepod­
ważalne. Podobnie, może ci się wydawać, że pamiętasz, iż dzisiejszego ranka 
zjadłaś śniadanie i możesz nie znać żadnej racji, aby przypuszczać, że pamięć 
cię zwodzi. W takim razie możesz całkiem zasadnie uznać to przekonanie za 
podstawowe. Oczywiście nie jest ono podstawowe w sposób właściwy w myśl 
kryteriów proponowanych przez klasycznych fundamentystów, ale fakt ten 
przemawia przeciwko tym kryteriom, a nie przeciwko tobie.



Strona 104  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Powiedziałem, że musimy zebrać przykłady przekonań i warunków takich, że te pierwsze są 
w oczywisty sposób podstawowe w sposób właściwy w tych drugich, ale nie jest to do końca 
prawda. Próbka, na której trzeba testować hipotezy dotyczące koniecznych i wystarczają­
cych warunków podstawowości właściwej, powinna zawierać pary przekonanie–warunek 
<P, W> tego właśnie rodzaju, ale także pary, w wypadku których nie jest jasne, czy P jest 
uzasadnione w W, oraz pary, w wypadku których wydaje się dość jasne, choć nie oczywiste, 
że P jest uzasadnione w W. (Naturalnie nasza próbka powinna być nie mniej różnorodna 
w odniesieniu do par <P, W>, w których P nie jest uzasadnione w W).

Ponadto próbka ta powinna podlegać rewizji w świetle teorii i pod wpływem argumentów. 
Możemy choćby odkryć, że para <P, W>, początkowo traktowana jako przykład przekona­
nia i warunków takich, że to pierwsze jest uzasadnione w tych drugich, w rzeczywistości 
nie jest tego rodzaju. Może się również okazać, iż nie będziemy w stanie znaleźć żadnego 
informatywnego kryterium; być może trzeba będzie zadowolić się jakimiś warunkami 
koniecznymi oraz jakimiś warunkami wystarczającymi. Być może na przykład to, że jawi 
mi się czerwono, jest zarazem konieczne i wystarczające, bym mógł w sposób uzasadniony 
uznać za podstawowe to, że jawi mi się czerwono. Jednakże w wypadku innych rodzajów 
przekonań znalezienie warunku, który jest zarazem konieczny i wystarczający, może być 
niezwykle trudne. Weźmy na przykład przekonania pamięciowe; to, że wydaje mi się, iż 
pamiętam, że p, może być konieczne, z pewnością jednak nie wystarczy, bym mógł w sposób 
uzasadniony uznać za podstawowe to, że pamiętam, iż p. Jeśli na przykład wiem, że moja 
pamięć bywa zawodna, gdy chodzi o p, to przypuszczalnie nie mogę w sposób uzasadniony 
potraktować jako podstawowego tego, że pamiętam, iż p, gdy wydaje mi się, że to pamiętam; 
i może być bardzo trudno znaleźć warunek, który w połączeniu z wydaje mi się, że pamiętam, 
iż p, tworzy warunek, który jest zarazem konieczny i wystarczający, bym mógł w sposób 
uzasadniony uznać za podstawowe to, że pamiętam, iż p.

Ponadto może się zdarzyć, że w najlepszym razie jesteśmy w stanie podać pewne wystar­
czające warunki uzasadnienia prima facie. Gdy jawi mi się w określony sposób, to mam 
uzasadnienie prima facie dla uznania, że postrzegam drzewo. Jednakże to uzasadnienie jest 
unieważnialne; gdy ktoś kompetentny poinformuje mnie, że okolica pełna jest sztucznych 
drzew, ze średniej odległości nieodróżnialnych wzrokowo od prawdziwych, tracę uzasad­
nienie, by traktować jako podstawowe to, że widzę drzewo. Zatem okoliczność, że jawi mi 



Strona 105  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

się w określony sposób, dostarcza uzasadnienia prima facie, a nie ultima facie, dla mojego 
przekonania, że widzę drzewo.

W związku z powyższym do kryteriów podstawowości właściwej należy dojść 
od dołu, a nie z góry; nie należy ich przedstawiać ex cathedra, ale argumentować 
na ich rzecz i testować je za pomocą odpowiedniego zbioru przykładów. Nie ma 
jednak powodu zakładać z góry, że wszyscy zgodzą się w kwestii przykładów. 
Chrześcijanin przyjmie oczywiście, że wiara w Boga jest całkowicie stosowna 
i racjonalna; jeśli nie akceptuje tego przekonania na podstawie innych sądów, 
to słusznie dojdzie do wniosku, że jest ono dla niego podstawowe. Naśladowcy 
Russella i Madalyn Murray O’Hair mogą się z tym nie zgodzić; ale co z tego? 
Czy moje kryteria, bądź kryteria wspólnoty chrześcijańskiej, muszą być zgod­
ne z ich przykładami? Nic podobnego. Wspólnota chrześcijańska odpowiada 
wobec jej zbioru przykładów, a nie ich.

Toteż kryteria podstawowości właściwej uzyskane w ten partykularystyczny sposób mogą 
być nieprzydatne w sporach. Jeśli ty i ja zaczniemy od różnych przykładów – jeśli mój zbiór 
przykładów obejmuje parę <P, W> (gdzie P jest, powiedzmy, wiarą w Boga, a W – pewnym 
warunkiem), a twój zbiór przykładów nie obejmuje <P, W> – wówczas z łatwością możemy 
dojść do odmiennych kryteriów podstawowości właściwej. Ponadto nie mogę sensownie 
wykorzystać mojego kryterium, aby próbować przekonać cię, że P jest faktycznie podsta­
wowe w sposób właściwy w W, ponieważ słusznie zwrócisz mi uwagę, iż podstawą mojego 
kryterium jest zbiór przykładów, które w twoim przeświadczeniu błędnie zawierają <P, W> 
jako przykład takiego przekonania i warunku, że to pierwsze jest podstawowe w sposób 
właściwy w tym drugim. Będziesz więc mieć pełne prawo twierdzić, że moje kryterium 
jest błędne, chociaż oczywiście możesz przyznać, iż biorąc pod uwagę mój zbiór przykła­
dów, kierowałem się właściwą procedurą, dochodząc do tego kryterium. Oczywiście z tego 
samego względu nie możesz sensownie użyć swojego kryterium, by próbować przekonać 
mnie, że P faktycznie nie jest podstawowe w sposób właściwy w W. Skoro do kryteriów 
podstawowości właściwej dochodzi się w ten partykularystyczny sposób, nie będą one, 
a w każdym razie nie muszą być, przydatne w polemikach. Stosując tego rodzaju procedurę, 
możemy nie być w stanie rozstrzygnąć sporu na temat statusu <P, W>; ty nadal będziesz 



Strona 106  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

utrzymywać, że P nie jest podstawowe w sposób właściwy w W, ja natomiast będę się dalej  
upierać, że jest.

Oczywiście nie wynika z tego, że w tej kwestii nie ma prawdy; jeśli nasze kryteria pozostają 
ze sobą w konflikcie, to przynajmniej jedno z nich jest błędne, nawet jeśli w wyniku dalszej 
dyskusji nie możemy uzgodnić, które to z nich. Podobnie, albo mylę się, utrzymując, że P jest 
podstawowe w sposób właściwy w W, albo ty mylisz się, utrzymując, że nie jest. Ponadto, jeśli 
to ja mylę się w tej kwestii, wówczas postępuję irracjonalnie, traktując P jako podstawowe 
w W – tzn. znajdując się w W i uznając P bez ewidencjalnego wsparcia w postaci innych 
przekonań. Partykularyzm nie implikuje subiektywizmu.

A zatem epistemolog reformowany może poprawnie twierdzić, że przekonanie 
o Wielkiej Dyni nie jest podstawowe w sposób właściwy, mimo iż utrzymuje, 
że wiara w Boga taka jest – nawet jeśli nie posiada w pełni opracowanego kry­
terium podstawowości właściwej. Musi oczywiście przyjąć, że istnieje znacząca 
różnica między wiarą w Boga a przekonaniem o Wielkiej Dyni, skoro twierdzi, 
że tylko pierwsze z tych przekonań jest podstawowe w sposób właściwy. Nie 
powinno go to jednak wprawić w głębokie zakłopotanie; potencjalnych różnic 
między tymi dwoma przekonaniami jest całkiem sporo. Można je znaleźć 
wśród warunków, które uzasadniają i ugruntowują wiarę w Boga – warunków, 
które omówię w następnej części. Reformowany epistemolog może na przykład 
zgodzić się z Kalwinem, że Bóg dał nam naturalną skłonność, by dostrzegać 
ślady działania Jego ręki w otaczającym nas świecie; tego samego nie da się 
powiedzieć o Wielkiej Dyni, ponieważ Wielka Dynia nie istnieje, a my nie 
mamy naturalnej skłonności, by akceptować przekonania na jej temat 71.

71	 W sprawie dalszych uwag na temat zarzutu Wielkiej Dyni zob. A. Plantinga, On Reformed 
Epistemology, „Reformed Journal” 13 (1982), s. 13–17.



Strona 107  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

B. Ugruntowanie wiary w Boga

Twierdzę, że wiara w Boga jest podstawowa w sposób właściwy; nie wynika 
z tego jednak, że jest nieugruntowana. Chciałbym to wyjaśnić. Przypuśćmy, że 
rozważamy przekonania percepcyjne, przekonania pamięciowe i przekonania 
przypisujące innym ludziom stany psychiczne, takie jak:

(3) Widzę drzewo,

(4) Dzisiejszego ranka zjadłem śniadanie

oraz

(5) Ta osoba odczuwa ból.

Chociaż przekonania tego rodzaju traktuje się na ogół jako podstawowe, 
błędem byłoby określenie ich jako nieugruntowanych. Wskutek doświadcze­
nia określonego rodzaju uznaję, że postrzegam drzewo. Z reguły nie mam 
tego przekonania na podstawie innych przekonań; mimo to nie jest ono 
nieugruntowane. Posiadanie przeze mnie tego charakterystycznego rodzaju 
doświadczenia – mówiąc językiem profesora Chisholma, to, że jawi mi się 
drzewowo – gra kluczową rolę w tworzeniu owego przekonania, a także w jego 
uzasadnieniu. Powiedzmy, że przekonanie jest uzasadnione dla pewnej osoby 
w danej chwili, jeśli (a) akceptując je w owej chwili, nie łamie ona żadnych 
obowiązków epistemicznych i pozostaje w obrębie swoich epistemicznych 
uprawnień, oraz (b) jej struktura noetyczna nie staje się wadliwa w wyniku 



Strona 108  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

akceptacji w owej chwili tego przekonania 72. Skoro tak, to fakt, że jawi mi się 
w ów charakterystyczny sposób (w połączeniu z innymi okolicznościami), daje 
mi prawo żywić omawiane przekonanie; dzięki temu przyjęcie przeze mnie 
tego przekonania jest uzasadnione. Moglibyśmy ewentualnie powiedzieć, że 
owo doświadczenie stanowi uzasadnienie dla posiadania przeze mnie tego 
przekonania; stanowi ugruntowanie mojego uzasadnienia i, co za tym idzie, 
ugruntowanie samego przekonania. 

Jeśli widzę kogoś zachowującego się w sposób typowy dla osoby odczuwającej 
ból, to uznaję, że odczuwa on ból. I także w tym wypadku nie traktuję tego 
zachowania jako materiału dowodowego na rzecz mojego przekonania; nie 
wyprowadzam tego przekonania jako wniosku z innych moich przekonań; 
nie akceptuję go na podstawie innych przekonań. Niemniej postrzeganie 
przeze mnie zachowania typowego dla bólu odgrywa szczególną rolę przy 
tworzeniu i uzasadnieniu tego przekonania; tak jak w poprzednim wypadku 
stanowi ugruntowanie mojego uzasadnienia dla tego przekonania. To samo 
dotyczy przekonań pamięciowych. Wydaje mi się, że pamiętam, iż dzisiejszego 
ranka zjadłem śniadanie; to znaczy, mam skłonność uznać sąd, że zjadłem 
śniadanie, wraz z pewnym zabarwionym przeszłością doświadczeniem, które 
wszyscy znamy, choć trudno je opisać. Może powinniśmy powiedzieć, że jawi 
mi się przeszłościowo; ale być może w ten sposób niedostatecznie odróżniamy 
doświadczenie, o którym mowa, od innego towarzyszącego przekonaniom na 
temat przeszłości, które nie są ugruntowane w mojej własnej pamięci. Feno­
menologia pamięci jest bogatą i słabo zbadaną dziedziną; nie mam tu czasu, 
by się w nią zagłębić. Jednakże i tu, podobnie jak w innych rozpatrywanych 
wyżej wypadkach, zachodzi pewna okoliczność dostarczająca uzasadnienia, 

72	 Nie chcę bynajmniej sugerować, że jeśli dana osoba uznaje prawdziwy sąd i posiada uzasad­
nienie (w omawianym sensie) dla jego uznania, to wynika z tego, iż posiada o nim wiedzę; 
mielibyśmy wówczas do czynienia z innym (mocniejszym) sensem owego terminu.



Strona 109  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

pewien warunek, który stanowi ugruntowanie mojego uzasadnienia dla ak­
ceptacji omawianego przekonania pamięciowego. 

W każdym z tych wypadków przekonanie traktowane jest jako podstawowe 
i w każdym traktowane jest w sposób właściwy jako podstawowe. Za każdym 
razem zachodzi pewna okoliczność czy warunek, które dostarczają uzasadnie­
nia; służą jako ugruntowanie uzasadnienia. Zatem w każdym z tych wypadków 
będzie istnieć pewien prawdziwy sąd w rodzaju

(6) Przy warunku W, osoba S ma uzasadnienie dla potraktowania p jako 
podstawowego.

Oczywiście W będzie różny w zależności od p. Dla takiego sądu percepcyjnego 
jak

(7) Widzę przed sobą różową ścianę,

W będzie obejmować to, że jawi mi się w określony sposób. Ale na tym oczy­
wiście nie koniec. Jeśli jawi mi się w znajomy sposób, ale wiem, że mam na 
nosie różowe okulary albo cierpię na chorobę, która sprawia, że bez względu 
na kolor pobliskich przedmiotów jawi mi się w ten sposób, wówczas nie mogę 
zasadnie traktować (7) jako podstawowego. Podobnie z pamięcią. Przypuśćmy, 
że wiem, iż moja pamięć jest niewiarygodna i często mnie zwodzi. W szcze­
gólności, gdy wydaje mi się, że pamiętam, iż zjadłem śniadanie, to najczęściej 
wcale go nie zjadłem. W tych warunkach nie mogę zasadnie potraktować jako 
podstawowego przekonania, że zjadłem śniadanie, mimo że wydaje mi się, iż 
pamiętam, że je zjadłem.

A zatem to, że w przypadku percepcji coś jawi mi się w odpowiedni sposób, 
nie wystarczy do uzasadnienia; widać wyraźnie, że konieczny jest pewien 



Strona 110  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

dodatkowy warunek, który niełatwo uściślić. Co najważniejsze, przekonanie 
jest podstawowe w sposób właściwy tylko w określonych warunkach; warunki 
te, by tak rzec, ugruntowują jego uzasadnienie i tym samym ugruntowują samo 
to przekonanie. W tym sensie przekonania podstawowe nie są (z konieczności) 
przekonaniami nieugruntowanymi.

Podobnie rzecz się ma z wiarą w Boga. Gdy reformowani myśliciele twierdzą, 
że przekonanie to jest podstawowe w sposób właściwy, nie chcą przez to wcale 
powiedzieć, iż nie ma dla niego uzasadniających okoliczności albo że jest ono 
w tym sensie nieugruntowane czy nierozumne. Przeciwnie, Kalwin utrzymuje, 
że Bóg „objawia się i na co dzień ujawnia w całej maestrii, z jaką wykonany 
jest wszechświat”, a boskie dzieło „objawia się [...] w nieprzebranej, a zarazem 
wyraźnej i dobrze uporządkowanej różnorodności zastępów niebieskich ciał”. 
Bóg tak nas stworzył, że mamy skłonność czy dyspozycję, aby widzieć Jego 
rękę w otaczającym nas świecie. Dokładniej, jest w nas dyspozycja do uzna­
nia sądów w rodzaju Ten kwiat został stworzony przez Boga czy Ten ogromny 
i złożony wszechświat został stworzony przez Boga, gdy kontemplujemy kwiat, 
spoglądamy na gwiaździste niebo bądź rozmyślamy nad ogromnymi prze­
stworami wszechświata.

Kalwin uznaje, przynajmniej domyślnie, że tę dyspozycję mogą uaktywniać 
także inne rodzaje okoliczności. Podczas lektury Biblii można mieć głębokie 
poczucie, że przemawia do nas Bóg. Uczyniwszy coś, o czym wiem, że jest 
niegodne, niesłuszne czy nikczemne, mogę czuć się winny przed obliczem 
Boga i dojść do przekonania Bóg nie pochwala mojego uczynku. Po wyznaniu 
win i okazaniu skruchy mogę czuć, że wina została mi wybaczona i dojść do 
przekonania Bóg wybaczył mi to, co uczyniłem. Osoba w poważnym niebezpie­
czeństwie może się zwrócić do Boga, prosząc Go o opiekę i pomoc. Oczywiście 
jest wówczas przekonana, że Bóg faktycznie może jej wysłuchać i udzielić jej 
pomocy, jeśli tylko zechce. Gdy życie jest słodkie i przyjemne, duszę może 



Strona 111  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

przepełnić spontaniczne poczucie wdzięczności. Ktoś w tym stanie może dzię­
kować Bogu i chwalić Go za Jego dobroć, a poczuciu temu będzie towarzyszyć 
przekonanie, że istotnie należy dziękować Panu i chwalić Go.

Istnieje zatem wiele warunków i okoliczności, które wywołują przekonanie 
o Bogu: wina, wdzięczność, niebezpieczeństwo, poczucie obecności Boga, 
poczucie, że Bóg do nas przemawia, obserwacja różnych części wszechświa­
ta. Dla zupełności należałoby zbadać fenomenologię wszystkich tych i wielu 
innych warunków. Jest to rozległy i ważny temat, jednak w tym miejscu o ich 
istnieniu mogę zaledwie wspomnieć.

Oczywiście żadne ze wspomnianych przed chwilą przekonań nie jest prostym 
przekonaniem, że Bóg istnieje. Zamiast niego mamy tu takie przekonania jak:

(8) Bóg przemawia do mnie,

(9) Bóg wszystko to stworzył,

(10) Bóg nie pochwala mojego uczynku,

(11) Bóg mi wybacza

czy

(12) Bogu należy dziękować i chwalić Go.

W odpowiednich okolicznościach sądy te są podstawowe w sposób właściwy. Jest 
to jednak w pełni spójne z przypuszczeniem, że sąd: Istnieje taka osoba jak Bóg, nie 
jest ani podstawowy w sposób właściwy, ani traktowany jako podstawowy przez 
tych, którzy wierzą w Boga. Może tym, co traktują jako podstawowe, są takie sądy 



Strona 112  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jak (8)–(12), i to na ich podstawie wierzą w istnienie Boga. Biorąc to pod uwagę, 
nie do końca trafne jest powiedzenie, że wiara w Boga jest podstawowa w sposób 
właściwy; dokładniej mówiąc, podstawowe w sposób właściwy są takie sądy jak 
(8)–(12), z których każdy w sposób samooczywisty pociąga logicznie, że Bóg ist­
nieje. Podstawowy w sposób właściwy jest nie wysokiego rzędu ogólny sąd: Bóg 
istnieje, ale raczej są to sądy wymieniające Jego wybrane atrybuty czy działania.

Powróćmy do analogii między wiarą w Boga a przekonaniem o istnieniu po­
strzeganych przedmiotów, innych osób i przeszłości. Tu również podstawowe 
w sposób właściwy są stosunkowo szczegółowe i konkretne sądy, a nie ich 
ogólniejsze i bardziej abstrakcyjne odpowiedniki. Być może sądy w rodzaju:

(13) Istnieją drzewa,

(14) Istnieją inne osoby

czy

(15) Świat istnieje dłużej niż pięć minut,

nie są podstawowe w sposób właściwy; zaszczyt ten przypada zaś takim są­
dom jak:

(16) Widzę drzewo,

(17) Tamta osoba jest zadowolona

czy

(18) Ponad godzinę temu zjadłem śniadanie.



Strona 113  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Oczywiście sądy tego drugiego rodzaju w sposób bezpośredni i samooczywisty 
pociągają logicznie sądy pierwszego rodzaju i być może nic nie stoi na prze­
szkodzie, by te pierwsze [sądy (13)–(15)] nazywać podstawowymi w sposób 
właściwy, mimo że ów sposób mówienia jest nieścisły.

To samo dotyczy wiary w Boga. W uproszczeniu możemy powiedzieć, że jest 
ona podstawowa w sposób właściwy; jednak, ściśle rzecz biorąc, status ten 
ma prawdopodobnie nie ów sąd, lecz takie sądy jak (8)–(12). Kluczowe jest 
tu jednak to, że wiara w Boga, względnie (8)–(12), są podstawowe w sposób 
właściwy; stwierdzenie to nie oznacza bynajmniej, że przekonania te nie mają 
warunków uzasadniających czy warunków dostarczających uzasadnienia 
temu, kto akceptuje owe przekonania jako podstawowe. Nie są one zatem 
nieugruntowane czy nierozumne. 

C. Czy argumentacja jest bez znaczenia dla wiary 
w Boga rozumianej jako przekonanie podstawowe?

Przypuśćmy, że wiara w Boga jest dla kogoś przekonaniem podstawowym. 
Czy nie wynika z tego, że będzie utrzymywał to przekonanie w taki sposób, 
iż żaden argument nie zdoła sprawić, by je porzucił? Czy nie będzie przy nim 
obstawać bez względu na wszystko, na przekór każdemu materiałowi dowodo­
wemu czy argumentowi, jaki można by mu podsunąć? Czy w ten sposób nie 
przyjmuje postawy, w której argumentacja i inne racjonalne metody rozstrzy­
gania sporu w domyśle stają się nieistotne? Ależ nic podobnego. Przypuśćmy, 
że ktoś akceptuje:

(19) Istnieje taka osoba jak Bóg



Strona 114  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jako podstawowe. Nie wynika z tego wcale, że uważa argumentację za nieistot­
ną dla swojego przekonania; nie jest też z góry zobowiązany odrzucić każdy 
argument przeciwko temu przekonaniu. Mogłoby się zdarzyć na przykład tak, 
że akceptuje on (19) jako podstawowe, ale jako podstawowe przyjmuje także 
pewne inne sądy, z których na mocy argumentów, mających swoje odpowied­
niki w akceptowanych przez niego jako podstawowe okresach warunkowych, 
wynika, że (19) jest fałszywe. Co stanie się, gdy zda sobie z tego sprawę, dajmy 
na to, zapoznając się z argumentem prowadzącym od wspomnianych sądów 
do negacji (19)? Zapewne nieodzowna okaże się jakaś zmiana. Jeśli akceptuje 
owe sądy silniej niż (19), to zapewne odrzuci (19).

Podobnie, przypuśćmy, że ktoś ma przekonanie, iż Bóg nie istnieje, ale uznaje 
również pewne sądy, z których wiara w Boga wynika na mocy akceptowanych 
przezeń form wnioskowania. Po zapoznaniu się z argumentem prowadzącym 
od tych sądów do sądu, że Bóg istnieje, osoba ta może porzucić swój ateizm 
i zaakceptować wiarę w Boga. Lecz jej przekonanie ateistyczne może być sil­
niejsze niż jej akceptacja niektórych spośród wchodzących w grę sądów czy 
ich koniunkcji. W istocie niewykluczone, że posiada ona wiedzę o tych sądach, 
ale uznaje część z nich mniej zdecydowanie niż przekonanie, że Bóg nie ist­
nieje; w takim wypadku przedstawienie jej formalnie poprawnego argumentu 
prowadzącego od tych sądów do sądu, że Bóg istnieje, może doprowadzić ją 
do odrzucenia jakiegoś sądu, o którym wie, że jest prawdziwy. Można więc 
pomniejszyć czyjąś wiedzę, przedstawiając formalnie i materialnie poprawny 
argument wychodzący od przesłanek, o których ten ktoś wie, że są prawdziwe.

A zatem nawet jeśli akceptuję przekonanie (19) jako podstawowe, nie jest wykluczone, że je od­
rzucę, jeśli podasz mi argument prowadzący, za pośrednictwem akceptowanych przeze mnie 
form wnioskowania, od sądów, które akceptuję, do negacji (19). Mogę jednak postąpić inaczej. 
Twój argument dowodzi tak naprawdę tylko tego, że gdzieś w mojej strukturze noetycznej 
coś jest nie tak i potrzebna jest zmiana. Argument ów nie wskazuje jednak gdzie. Być może 
zamiast mojego przekonania odrzucę jedną z przesłanek lub też ich koniunkcję. Może odrzucę 



Strona 115  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jedną z form wnioskowania, za pomocą których wyprowadził negację (19) z tych przesłanek; 
byłoby to w duchu sugestii Hilarego Putnama, byśmy odrzucili logiczne prawo rozdzielno­
ści, ponieważ jest ono nieuzgadnialne z mechaniką kwantową. Mam jeszcze inne wyjście: 
mogę uznać razem wzięte (19), wspomniane wyżej przesłanki oraz formy wnioskowania za 
bardziej godne wiary niż twierdzenie, że owe formy wnioskowania prowadzą od tych prze­
słanek do negacji (19); a jeśli tak, to być może powinienem odrzucić właśnie to twierdzenie.

Ktoś może więc przyjąć wiarę w Boga jako podstawową, nie traktując jej 
w sposób dogmatyczny – inaczej mówiąc, nie musi pomijać wszelkich niezgod­
nych z nią materiałów dowodowych czy argumentów. A teraz drugie pytanie: 
przypuśćmy, że wiara w Boga faktycznie jest podstawowa w sposób właściwy. 
Czy wynika z tego, że ktoś, kto akceptuje ją dogmatycznie, pozostaje w ob­
rębie swoich praw epistemicznych? Czy wynika z tego, że ktoś, kto pozostaje 
w obrębie swoich praw, przyjmując ją jako podstawową, będzie nadal mieć tę 
wiarę w sposób uzasadniony, niezależnie od tego, jaki wytoczy się przeciwko 
niej argument czy materiał dowodowy?

I tym razem odpowiedź jest zdecydowanie przecząca. Wspomniane wyżej 
warunki dostarczające uzasadnienia trzeba rozumieć jako dotyczące uzasadnie­
nia prima facie, a nie ultima facie (biorącego wszystko w rachubę). Uzasadnienie 
prima facie można podważyć. To, że jawi mi się drzewowo, daje mi prima facie 
prawo, aby potraktować jako podstawowy sąd Widzę drzewo. Jednak prawo to 
może oczywiście zostać uchylone; mogę na przykład wiedzieć, że cierpię na 
przerażające zaburzenie dendrologiczne, którego ofiarom jawi się drzewowo 
tylko wtedy, gdy w pobliżu nie ma drzew. Jeśli o tym wiem, to przekraczam 
swoje uprawnienia, traktując sąd Widzę drzewo jako podstawowy, gdy jawi mi 
się drzewowo. To samo dotyczy warunków, które dostarczają uzasadnienia dla 
wiary w Boga. Być może, podobnie jak 14-letni teista 73, zostałem wychowany 

73	 Jw., s. 36–37.



Strona 116  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

w wierze w Boga i, zachowując tę wiarę, pozostaję początkowo w obrębie moich 
praw. Mogą jednak zaistnieć warunki, w których stracę uzasadnienie dla tego 
przekonania. Przypuśćmy, że przedstawiasz mi argument za niemożliwością 
istnienia takiej osoby jak Bóg. Jeśli ów argument mnie przekonuje – jeśli wy­
chodzi od przesłanek, które wydają mi się samooczywiste, korzysta z form 
wnioskowania, które w sposób samooczywisty wydają mi się formalnie po­
prawne – to być może nie mogę dłużej akceptować wiary teistycznej w sposób 
uzasadniony. Za Johnem Pollockiem powiedzmy, że warunek, który podważa 
moje uzasadnienie prima facie dla sądu p, jest warunkiem unieważniającym 
czy racją unieważniającą p (dla mnie). Racje unieważniające mają oczywiście 
charakter prima facie, ponieważ racja unieważniająca sama może zostać 
unieważniona. Może zauważę błąd w początkowo przekonującym argumen­
cie; może odkryję przekonujący argument przeciwko jednej z jego przesłanek; 
może godny zaufania autorytet poinformuje mnie, że ktoś inny dokonał jednej 
z tych rzeczy. Wówczas racja unieważniająca zostaje unieważniona i ponownie 
znajduję się w obrębie moich praw, akceptując p. Naturalnie podobną uwagę 
należy poczynić na temat unieważniaczy racji unieważniających: są one wy­
stawione na unieważnienie przez unieważniaczy racji unieważniających itd.

Wiele osób wierzących w Boga zostało wychowanych w wierze, ale później 
zetknęło się z potencjalnymi racjami unieważniającymi. Przeczytali książki 
sceptyków, przekonał ich ateologiczny argument ze zła, usłyszeli, że wiara 
teistyczna to zwykły wytwór myślenia życzeniowego czy tylko środek, za po­
mocą którego jedna klasa socjoekonomiczna zniewala drugą. Okoliczności te 
stanowią potencjalne racje unieważniające uzasadnienie teistycznej wiary. Jeśli 
wierzący ma zachować swoje uzasadnienie, potrzeba czegoś więcej – czegoś, 
co prima facie unieważnia racje unieważniające. Między innymi tę właśnie 
funkcję pełnią rozmaite formy apologetyki teistycznej. I tak obrona odwołująca 
się do wolnej woli jest unieważniaczem ateologicznego argumentu ze zła, który 
stanowi potencjalną rację unieważniającą wiarę teistyczną. Przypuśćmy, że 



Strona 117  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

akceptując wiarę w Boga jako podstawową, pozostaję w obrębie moich praw 
epistemicznych; przypuśćmy też, że ktoś, powiedzmy Demokryt, przedstawia 
mi wiarygodny argument na rzecz wniosku, że istnienie Boga jest logicznie 
nieuzgadnialne z istnieniem zła. (Dodajmy, że jestem silnie przeświadczony 
o istnieniu zła). Jest to potencjalna racja unieważniająca akceptację przeze 
mnie w sposób racjonalny wiary teistycznej. Jeśli moja wiara ma pozostać 
racjonalna, trzeba unieważnić tę rację unieważniającą. Może odkryję błąd 
w argumencie Demokryta, a może wiarygodny autorytet poinformuje mnie, 
że Augustyn lub ktoś inny odkrył w nim błąd; w ten sposób moje wstępne 
przekonanie odzyska swoje uzasadnienie.

Oczywiście, gdy do tego dojdzie, moje wstępne przekonanie może dalej być podstawowe; 
nie akceptuję go na podstawie przekonania, że argument Demokryta jest nieudany. Ten 
fakt nie stanowi żadnego materiału dowodowego na rzecz istnienia Boga; ale gdy uznaję 
przekonanie A na podstawie przekonania B i czynię to w sposób racjonalny, B jest częścią 
mojego materiału dowodowego na rzecz A. Toteż w tym wypadku byłbym irracjonalny 
lub co najmniej popełniłbym jakiś błąd, gdybym wierzył w Boga na podstawie mojego 
przekonania, że argument Demokryta jest niepoprawny. W określonych okolicznościach 
uznanie przeze mnie A w sposób racjonalny może wymagać uznania przeze mnie B, mimo 
że racjonalność nie wymaga, a nawet zabrania, uznania przeze mnie A na podstawie B. 
Jeśli akceptuję A jako podstawowe, a następnie spotykam się z racją unieważniającą A, 
racjonalność może wymagać (jeśli mam nadal przyjmować A) racjonalnego uznania, że 
istnieje unieważniacz tej racji unieważniającej A; nie wymaga natomiast, bym uznawał A na 
podstawie tego przekonania. Może być tak, że warunki, w których przekonanie A jest dla 
mnie podstawowe w sposób właściwy, obejmują racjonalne uznanie przeze mnie pewnego 
innego przekonania B. Nie wynika z tego jednak, że jeśli znajduję się w tych warunkach, to 
A nie jest dla mnie podstawowe w sposób właściwy.

Moje ustalenia w tej części wymagają wielu dopowiedzeń, zastrzeżeń i rozwinięć. Nie ma tu 
na nie miejsca, pozwolę sobie jednak na parę uwag dotyczących przyszłych badań.



Strona 118  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Po pierwsze, jednym z warunków dostarczających uzasadnienia prima facie, któremu nie 
poświęca się należytej uwagi, jest uczenie się od innych czy (szerzej) świadectwo. Gdy py­
tam cię o twoje imię, a ty mi je podajesz, to mam prima facie prawo uznać otrzymaną od 
ciebie informację. Dziecko pozostaje w obrębie swoich epistemicznych praw, uznając to, 
czego uczą je starsi. Ogromną część przekonań akceptujemy, przynajmniej częściowo, na 
podstawie świadectwa: znacznie większą niż można by początkowo sądzić. Możesz żywić 
przekonanie, że Muzeum Kröllera-Müllera znajduje się w Geldrii w Holandii. Nawet jeśli 
tam byłeś, polegasz na przekazie takich informacji jak ta, że to oto muzeum rzeczywiście jest 
Muzeum Kröllera-Müllera oraz że teren wokół muzeum rzeczywiście jest częścią Geldrii. 
Zależysz również od świadectwa w kwestii twojej wiedzy, że Geldria jest częścią Holandii; 
podstawą twojej wiedzy może być mapa. W istocie nawet jeśli żyjesz w pobliskim miasteczku 
i jesteś głównym dozorcą w tym muzeum, nadal zależysz od świadectw, gdy chodzi o tego 
rodzaju informacje. A świadectwo jest oczywiście okolicznością dostarczającą uzasadnienia 
prima facie. 

Po drugie, przez cały czas rozważaliśmy tu coś, co można nazwać słabym uzasadnieniem: 
warunek spełniony przez osobę S i przekonanie p, gdy S pozostaje w obrębie swoich praw 
epistemicznych, akceptując p. Znane są również inne – interesujące i ważne – warunki 
epistemiczne. To, że jawi się drzewowo, może dostarczać mi nie tylko prawa prima facie do 
przekonania, że jest tu drzewo, ale i bardziej imponującego warunku epistemicznego, pole­
gającego na tym, że jeśli wchodzące w grę przekonanie jest prawdziwe, to posiadam wiedzę 
na ten temat. Nazwijmy ten warunek silnym uzasadnieniem. Jawienie się w taki sposób może 
nakładać na mnie także pewne obowiązki; w takich warunkach być może mam nie tylko 
prawo utworzyć przekonanie, że jest tu drzewo, ale wręcz obowiązek prima facie tak postąpić.

Jak powiedziałem, świadectwo dostarcza prima facie uzasadnienia dla posiadania prze­
konania; jednak z reguły stan epistemiczny, w jakim człowiek znajduje się względem p na 
mocy uzyskania ustnej informacji, że p, nie jest równie korzystny jak stan, w jakim jest on 
względem samooczywistego sądu, powiedzmy, 2 + 1 = 3. Wchodzi tu w grę cały szereg 
interesujących i ważnych stanów epistemicznych 74. 

74	 Zob. R. M. Chisholm, Theory of Knowledge, s. 7–15.



Strona 119  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Po trzecie, warunki, które dostarczają uzasadnienia prima facie, niekoniecznie obejmują 
przekonanie. Uzasadnieniem uznania przeze mnie, że jest tu drzewo, jest po prostu to, iż jawi 
mi się w określony sposób; nie jest konieczne, bym znał, uznał czy rozważył fakt, że jawi mi 
się w ten sposób. Tym, co uzasadnia uznanie przeze mnie w danej sytuacji, że 2 + 1 = 3, jest 
to, iż wydaje mi się to wówczas samooczywiste; pojawia się „jasność i przejrzystość” (Locke) 
czy świetlista aura, o której wspomniałem wcześniej. Posiadanie uzasadnienia nie wymaga 
jednak, bym w tej sytuacji uznał, że moje doświadczenie ma taki charakter; nie muszę na­
wet poruszać tej kwestii. Spełnienie warunku wystarczy do uzasadnienia prima facie; moja 
wiedza czy przekonanie o tym, że jest on spełniony, nie są konieczne.

Niemniej czasem uzasadnienia prima facie dla mojej akceptacji sądu p jako podstawowego 
dostarcza warunek obejmujący uznanie przeze mnie jakiegoś innego sądu q – przy czym nie 
uznaję p na podstawie q. Jako dziecko nauczyłem się, że istnieje takie państwo jak Chiny. 
Gdy teraz słyszę czy czytam: Główny rzecznik prasowy Chin oświadczył dziś, że odpowiedź 
Rosji jest zupełnie nie do przyjęcia, pozostaję prima facie w obrębie swoich praw, przyjmu­
jąc to przekonanie; częścią warunku uzasadniającego jest w tym wypadku to, iż wiem już 
czy jestem przekonany, że istnieją takie państwa jak Chiny i Rosja. Bez tej wiedzy czy tego 
przekonania mógłbym z uzasadnieniem uznać nie sąd, który te słowa faktycznie wyrażają, 
a jedynie jakiś słabszy sąd – na przykład Istnieją dwie rzeczy nazywane „Chiny” i „Rosja” 
i główny rzecznik prasowy pierwszej oświadczył, że odpowiedź drugiej jest zupełnie nie do 
przyjęcia. 

Wreszcie, relacja między rozmaitymi warunkami uzasadniającymi a rozmaitymi stanami 
epistemicznymi może być znacznie bardziej subtelna i złożona, niż sugerują powyższe uwagi. 
Może istnieć para warunków W1 i W2, z których każdy dostarcza S słabego uzasadnienia 
prima facie dla p, taka że jeśli S znajduje się w obu tych warunkach, to posiada silne uza­
sadnienie prima facie dla p. Ale mogą też być warunki dostarczające tak słabego uzasadnie­
nia prima facie dla p, że jeśli S znajduje się w obu z nich, to ma obowiązek prima facie nie 
uznać p. Znaczenie może mieć również kolejność: może być tak, że W1 i W2 są warunkami 
dostarczającymi słabego uzasadnienia prima facie, takimi że jeśli S znajduje się najpierw 
w W1, a potem zarazem w W1 i W2, to p jest dla niego silnie uzasadniony prima facie; jeśli 
jednak S najpierw znajduje się w W2, a potem zarazem w W1 i W2, to p jest dla niego tylko 
słabo uzasadniony prima facie.



Strona 120  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Rozważmy w związku z tym ponownie warunki, o których wspomniałem wcześniej jako 
o warunkach prima facie dostarczających słabego uzasadnienia dla wiary w Boga. Niektó­
rzy wierzący w Boga doszli do tej wiary w wyniku nawrócenia – głębokiego i stosunkowo 
raptownego przekształcenia całej swojej noetycznej struktury. Inni zostali wychowani 
czy przysposobieni do wierzenia; początkowo nabyli wiarę teistyczną za pośrednictwem 
nauczania czy świadectwa starszych i poprzez ich naśladowanie (podobnie jak nastroje 
i choroby, przekonania mogą być zaraźliwe). Wiarę tę mogli następnie zachować i umocnić 
w warunkach, o których wspomniałem wcześniej jako o słabo uzasadniających wiarę w Boga. 
Warunki te mogą ponadto nadać wyższy epistemiczny status ich wierze w Boga. Ktoś, kto 
został wychowany w takiej wierze, ma do niej prawo prima facie; jednak ktoś, kto został 
w niej wychowany, a następnie znalazł się we wspomnianych wyżej okolicznościach, może 
mieć (prima facie) dla wiary w Boga silne uzasadnienie. Być może stan tej osoby jest taki, 
że (zakładając, iż jej przekonanie jest prawdziwe i że brak innych przeszkód) posiada ona 
wiedzę, iż Bóg istnieje. 

D. Fideizm

Podejmę teraz ostatnie zagadnienie. W Reflections on Christian Philosophy 75 
Ralph McInerny sugeruje, że to, co nazywam epistemologią reformowaną, jest 
fideizmem. Czy ma rację? Czy reformowany epistemolog jest z konieczności 
fideistą? To zależy. Zależy to oczywiście od tego, jak zdecydujemy się używać 
terminu „fideizm”. Według mojego słownika fideizm to „poleganie wyłącznie 
czy przede wszystkim na samej wierze, któremu towarzyszy konsekwentne 
lekceważenie rozumu i które wykorzystywane jest głównie do poszukiwania 
prawdy filozoficznej lub religijnej”. Fideista wymaga zatem, by w kwestiach 
filozoficznych i religijnych opierać się na wierze, a nie na rozumie; może 

75	 R. McInerny, Reflections on Christian Philosophy, w: L. Zagzebski (red.), Rational Faith. 
Catholic Responses to Reformed Epistemology, Notre Dame, IN: University of Notre Dame 
Press 1993, s. 256–279 (przyp. tłum.).



Strona 121  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

też posunąć się do lekceważenia lub znieważenia rozumu. Odróżnijmy dwa 
stopnie fideizmu: umiarkowany, zgodnie z którym w kwestiach religijnych 
musimy polegać na wierze, a nie na rozumie, oraz skrajny, który lekceważy 
lub znieważa rozum.

Zacznijmy od pytania, czy reformowany epistemolog jest zobowiązany do 
skrajnego fideizmu. Oczywiście rozum można lekceważyć na wiele sposobów. 
Można twierdzić, że przyjęcie sądu na wiarę jest doskonalsze i lepsze niż ak­
ceptowanie go na podstawie rozumu. Można utrzymywać, jak to czynił Kant, 
że rozum pozostawiony sam sobie w sprawach ostatecznych nieuchronnie 
wikła się w paradoksy i antynomie. Według Kanta czysty rozum oferuje nam 
rozstrzygający argument za przyjęciem, że świat nie miał początku, a zara­
zem, niestety, rozstrzygające argumenty za negacją tego sądu. Według mnie 
żaden z tych argumentów nie jest konkluzywny, gdyby jednak Kant miał 
rację, to rozum zapewne nie zasługiwałby na uwagę, w każdym razie w tej 
dziedzinie. Jednakże w myśl najpopularniejszej odmiany skrajnego fideizmu 
rozum i wiara kłócą się ze sobą czy ścierają w kwestiach ważnych dla religii; 
a gdy do tego dochodzi, należy wybrać wiarę, a uciszyć rozum. I tak według 
Sørena Kierkegaarda wiara uczy „absurdu, że to, co wieczne, jest historyczne”. 
Myślę, że chciał przez to powiedzieć, iż sąd ten należy do danych wiary, choć 
jest absurdalny z punktu widzenia rozumu, i że należy go zaakceptować mimo 
tej absurdalności. Rosyjski teolog z przełomu XIX i XX wieku, Lew Szestow, 
zradykalizował fideizm jeszcze bardziej, utrzymując, iż do prawdy religijnej 
można dojść, jedynie odrzucając sąd, że 2 + 2 = 4, i akceptując w zamian sąd, 
że 2 + 2 = 5.

Jest, jak sądzę, jasne, że reformowany epistemolog nie musi być skrajnym 
fideistą. Jego pogląd, że wiara w Boga jest podstawowa we właściwy sposób, 
z pewnością nie zobowiązuje go do tezy, iż wiara i rozum pozostają w konflikcie. 
Spytajmy zatem, czy reformowany epistemolog jest z definicji umiarkowanym 



Strona 122  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

fideistą. I tym razem odpowiedź brzmi: to zależy; zależy od tego, jak zdecy­
dujemy się używać terminów „rozum” i „wiara”. Można, wzorem Kuypera, 
używać tych terminów tak, że na wiarę przyjmuje się wszystko to, co akceptuje 
się inaczej niż na podstawie argumentu, wnioskowania czy dowodu:

Użycie terminu „wiara” na oznaczenie tej funkcji duszy, za pomocą której uzy­

skuje ona pewność natychmiast czy bezpośrednio, bez pomocy dyskursywnego 

dowodu, nie budzi zastrzeżeń. Stawia to wiarę w opozycji do dowodu, ale nie 

w opozycji do wiedzy 76.

Przy takim użyciu tych terminów wszystko, co traktuje się jako podstawo­
we, przyjmuje się na wiarę; wszystko zaś, co uznaje się na podstawie innych 
przekonań, bierze się na rozum. Traktując 2 + 1 = 3 jako sąd podstawowy, 
przyjmuję go na wiarę. Gdy jawią mi się w odpowiedni sposób, traktuję jako 
podstawowe takie sądy jak Widzę przed sobą drzewo czy Tam jest dom; w myśl 
rozważanej interpretacji biorę te rzeczy na wiarę. Pamiętam, że dziś w południe 
zjadłem lunch, nie akceptuję jednak tego przekonania na podstawie innych 
sądów; a zatem przyjmuję je na wiarę. Z kolei na rozum biorę to, co uznaję 
na podstawie argumentu czy wnioskowania z innych sądów. Stąd 2 + 1 = 3  
przyjmuję na wiarę, natomiast 21 x 45 = 945 biorę na rozum; to drugie ak­
ceptuję bowiem na podstawie obliczenia, które jest odmianą argumentu. 
Przypuśćmy ponadto, że akceptuję supralapsarianizm, premillenaryzm lub 
doktrynę o dziewictwie Maryi na tej podstawie, że Bóg zaleca nam wiarę 
w te doktryny, a Bóg zaleca tylko prawdę; w takim razie, przy Kuyperowskim 
użyciu tych terminów, akceptuję te doktryny na podstawie rozumu, a nie 
wiary. W istocie jeśli wraz z Kierkegaardem i Szestowem utrzymuję, że to, co 
wieczne, stało się historyczne, i że 2 + 2 = 5, ponieważ uważam, iż Bóg zaleca 

76	 A. Kuyper, Encyclopedia of Sacred Theology, przeł. J. de Vries, New York, NY: Charles 
Scribner’s Sons 1898, s. 128–129.



Strona 123  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

nam wiarę w te rzeczy, to przy obecnym rozumieniu przyjmuję je nie na wiarę, 
ale na podstawie rozumu. 

Widać wyraźnie, jak sądzę, że Kuyperowskie użycie tych terminów nie nadaje 
się na potrzeby dyskusji o fideizmie. Weźmy Szestowa. Jest on skrajnym fidei­
stą, ponieważ uważa, że wiara i rozum kłócą się ze sobą; gdy zachodzi między 
nimi konflikt, trzeba uciszyć rozum. Można by tu zacytować wierszyk: „Gdy 
się rozum wadzi z wiarą, niechże padnie jej ofiarą!” 77. Nie twierdzi on jednak, 
że wiara uczy czegoś – na przykład: 2 + 2 = 5 – co kłóci się z jakimś przekona­
niem – mianowicie z 2 + 2 = 4 – do którego dochodzi się przez rozumowanie 
wychodzące od innych sądów. Przeciwnie, ostrość tego zderzenia polega na 
tym, że to, czego naucza wiara, pozostaje w konflikcie z bezpośrednim naucza­
niem rozumu – sądem, który jest jawnie samooczywisty. Przy Kuyperowskim 
rozumieniu tych terminów Szestow ze zdziwieniem stwierdziłby, że jednak 
nie jest fideistą. Albowiem tego, co traktuje on jako pozostające w konflikcie 
z wiarą, nie akceptuje się na podstawie rozumu – tj. na podstawie innych 
sądów. W istocie w Kuyperowskim ujęciu Szestow nie tylko nie zalicza się 
do fideistów, ale prawdopodobnie zalicza się do antyfideistów. Szestow praw­
dopodobnie nie zalecał traktowania 2 + 2 = 5 jako podstawowego. Zapewne 
utrzymywał, że Bóg zaleca nam uznanie tego sądu i wobec tego powinniśmy 
go zaakceptować. Niemniej uważał on również bez wątpienia, że 2 + 2 = 4 
jest jawnie samooczywisty. Zatem w Kuyperowskim rozumieniu Szestow 
twierdziłby, iż wiara i rozum pozostają w konflikcie, ale że to 2 + 2 = 4 sta­
nowi daną wiary, podczas gdy 2 + 2 = 5 jest daną rozumu! Ponieważ zaleca 
on akceptację 2 + 2 = 5, czyli pewnej danej rozumu, okazuje się racjonalistą 
czy antyfideistą, przynajmniej w tej kwestii.

77	 Autorem wiersza jest szkocki bard William E. McGonagall (przyp. tłum.).



Strona 124  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

Widać, że Kuyperowskie użycie tych terminów nie jest użyciem, o które nam 
chodzi. To, co przyjmujemy na wiarę, nie jest po prostu tym, co traktujemy 
jako podstawowe, a to, co bierzemy na rozum, nie jest po prostu tym, co przyj­
mujemy na podstawie innych sądów. Dane rozumu obejmują sądy traktowane 
jako podstawowe, a dane wiary obejmują sądy akceptowane na podstawie 
innych sądów.

Reformowany epistemolog jest więc fideistą tylko wtedy, gdy utrzymuje, że 
pewne najważniejsze prawdy chrześcijaństwa nie należą do danych rozumu 
i trzeba je brać na wiarę. Ale czym dokładnie są dane rozumu? Co wchodzi 
w ich skład? Po pierwsze, należą do nich, co zrozumiałe, sądy samooczywiste 
oraz ich konsekwencje otrzymane po zastosowaniu argumentów, które są 
formalnie poprawne w samooczywisty sposób. Na tym jednak nie koniec. 
Weźmy kogoś, kto utrzymuje, że zgodnie z poprawnym rozumowaniem 
naukowym, którego podstawą jest poprawna obserwacja, Ziemia liczy sobie 
co najmniej kilka miliardów lat; mimo to, dodaje on, faktycznie nie jest ona 
starsza niż 6000 lat, ponieważ tak uczy wiara. Taka osoba jest fideistą, mimo 
że sąd Ziemia jest starsza niż 6000 lat ani nie jest samooczywisty, ani nie jest 
konsekwencją tego, co samooczywiste. Zatem dane rozumu wykraczają poza 
sądy samooczywiste i ich konsekwencje. Obejmują one również podstawowe 
prawdy percepcyjne (sądy „oczywiste dla zmysłów”), sądy niepodważalne, 
określone sądy pamięciowe, określone sądy o innych umysłach oraz określone 
sądy moralne czy etyczne.

A co z przekonaniem, że istnieje taka osoba jak Bóg, przed którą jesteśmy 
odpowiedzialni? Czy należy ono do danych rozumu, czy też jest częścią 
wiary? Dla Kalwina jest to bez wątpienia dana rozumu. „W ludzkim umyśle, 
i w istocie na mocy naturalnego instynktu, istnieje świadomość boskości. [...] 
Sam Bóg wszczepił we wszystkich ludzi określone rozumienie Swego boskiego 



Strona 125  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

majestatu. [...] wszyscy ludzie postrzegają, że Bóg istnieje i że jest ich Stwórcą” 78. 
(Według Kalwina każdy, wierzący bądź nie, ma w określonych sytuacjach 
skłonność czy dążenie, by pojąć istnienie Boga oraz zrozumieć w pewnym 
stopniu Jego naturę i działania. Ta wiedza naturalna może być i jest tłumiona 
przez grzech, pozostaje jednak faktem, że zdolność ujmowania istnienia Boga 
jest w równej mierze częścią naszego naturalnego wyposażenia noetycznego, 
jak zdolność ujmowania prawd percepcyjnych, prawd o przeszłości oraz prawd 
o innych umysłach. Wiara w istnienie Boga nie różni się pod tym względem 
od przekonań o innych umysłach, przeszłości i przedmiotach percepcyjnych; 
w każdym z tych wypadków Bóg skonstruował nas w taki sposób, że w sto­
sownych okolicznościach tworzymy odpowiednie przekonanie. A skoro tak, 
to przekonanie, że istnieje taka osoba jak Bóg, w równej mierze należy do 
danych rozumu, co pozostałe przekonania, o których mowa. 

Z tej perspektywy widać, że reformowany epistemolog nie jest wcale fideistą 
w kwestii wiary w Boga. Nie twierdzi on, że między wiarą a rozumem istnieje 
jakikolwiek konflikt; nie twierdzi nawet, że nie sposób dojść do tej fundamen­
talnej prawdy o istnieniu Boga za pomocą rozumu; przeciwnie, utrzymuje, iż 
należy ona do danych rozumu. 

Oczywiście nieteista może się z tym nie zgodzić; może zaprzeczyć, że istnienie 
Boga należy do danych rozumu. Mój dawny profesor, którego niezmiennie 
darzę wielkim szacunkiem, powiedział kiedyś, że teiści i nieteiści posiadają 
odmienne koncepcje rozumu. Wówczas nie rozumiałem, co miał na myśli, 
ale teraz chyba rozumiem. W myśl zalecanego przeze mnie reformowanego 
poglądu istnienie Boga należy do danych rozumu nie mniej niż prawdy per­
cepcyjne, samooczywiste prawdy, prawdy pamięciowe i tym podobne. Nie 

78	 J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, ks. I, rozdz. VII, s. 78 [J. Kalwin, Nauka religii 
chrześcijańskiej, s. 323–324].



Strona 126  |  Alvin Plantinga  •  Rozum a wiara w Boga

jest tak, że teista i nieteista zgadzają się w kwestii danych rozumu, a następnie 
teista akceptuje istnienie Boga na mocy wiary; spór dotyczy przede wszystkim 
tego, co należy do danych rozumu. Ale w takim razie reformowany epistemo­
log nie jest bardziej fideistą w kwestii wiary w Boga niż na przykład Tomasz 
z Akwinu. Podobnie jak ten ostatni, będzie on niewątpliwie utrzymywać, że 
istnieją inne prawdy chrześcijańskie, których nie można zaliczyć do danych 
rozumu – jak choćby ta, że Bóg w Chrystusie pojednał świat ze sobą. Nie jest 
on jednak fideistą na mocy swoich poglądów na temat naszej wiedzy o Bogu. 

Podsumowując: argumentowałem, że źródłem ewidencjalistycznego zarzutu 
wobec wiary teistycznej jest klasyczny fundamentyzm; to samo można po­
wiedzieć o tomistycznej koncepcji wiary i rozumu. Klasyczny fundamentyzm 
jest atrakcyjny i pociągający; jednak w ostatecznym rozrachunku okazuje 
się fałszywy i samoodniesieniowo niespójny. Ponadto reformowany zarzut 
wobec teologii naturalnej, jakkolwiek szkicowy i niedopracowany, najlepiej 
rozumieć jako odrzucenie klasycznego fundamentyzmu. Według myśliciela 
reformowanego bycie samooczywistym, niepodważalnym lub oczywistym dla 
zmysłów nie jest koniecznym warunkiem podstawowości właściwej. Co więcej, 
jego zdaniem wiara w Boga jest podstawowa we właściwy sposób. Nie musi 
on jednak akceptować idei, że (niemal) każde przekonanie jest podstawowe 
we właściwy sposób, nawet jeśli nie ma kryterium podstawowości właściwej. 
Nie jest również zobowiązany do poglądu, że argument jest nieistotny dla 
wiary w Boga, skoro jest ona podstawowa we właściwy sposób. Ponadto wiara 
w Boga, podobnie jak inne przekonania podstawowe w sposób właściwy, nie 
jest nieugruntowana czy arbitralna; jest ugruntowana w warunkach dostar­
czających uzasadnienia. I w końcu reformowanego poglądu, że wiara w Boga 
jest podstawowa we właściwy sposób, nie można trafnie określić jako wersji 
fideizmu.



Philip l. Quinn

W poszukiwaniu 
podstaw teizmu*

Fundamentyzm występuje w dwóch wersjach. Fundamentyzm opisowy jest 
tezą o strukturze zbioru przekonań, a fundamentyzm normatywny – o struk­
turze epistemicznego uzasadnienia zbioru przekonań. Obie wersje dzielą zbiór 
przekonań na dwa podzbiory: klasę fundującą i klasę fundowaną. W wypadku 
fundamentyzmu opisowego klasą fundującą jest klasa przekonań podstawo­
wych. Przekonanie jest podstawowe dla danej osoby w danej chwili wtedy, gdy 
jest przez nią w owej chwili akceptowane i nie jest przez nią akceptowane na 
podstawie innych posiadanych wówczas przekonań. W wypadku fundamen­
tyzmu normatywnego klasą fundującą jest klasa przekonań podstawowych 
we właściwy sposób. Przekonanie jest podstawowe we właściwy sposób dla 
danej osoby w danej chwili tylko wtedy, gdy jest dla niej w owej chwili pod­
stawowe i bycie przez nie podstawowym w owej chwili nie kłóci się z żadnym 

*	 In Search of the Foundations of Theism, „Faith and Philosophy” 2 (1985), nr 4, s. 469–486. 
Przedruk w: P. L. Quinn, Essays in the Philosophy of Religion, C. B. Miller (red.), Oxford: 
Clarendon Press 2006, s. 123–138.

Alvin Plantinga, Philip L. Quinn, Racjonalność wiary w Boga, Lublin: Wydawnictwo Academicon 2023. DOI: 10.52097/acapress.9788367833042



Strona 128  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

prawidłowym kanonem poprawności epistemicznej ani nie jest skutkiem 
żadnej epistemicznej wady występującej u niej w owej chwili. W wypadku 
fundamentyzmu opisowego klasa fundowana to klasa przekonań opartych 
na przekonaniach podstawowych, a w wypadku fundamentyzmu norma­
tywnego – klasa przekonań opartych we właściwy sposób na przekonaniach 
podstawowych we właściwy sposób.

Z pewnością mogą istnieć osoby, dla których w pewnych chwilach podstawo­
we są określone sądy pociągające w sposób samooczywisty, że Bóg istnieje. 
Czy mogą jednak istnieć osoby, dla których w pewnych chwilach określone 
sądy w sposób samooczywisty pociągające, że Bóg istnieje, są podstawowe we 
właściwy sposób? Inaczej mówiąc, czy takie sądy mogłyby tworzyć lub choćby 
współtworzyć normatywną podstawę teizmu, przynajmniej w pewnych chwilach 
i dla niektórych ludzi? Odpowiedź na te pytania zależy oczywiście od tego, 
jakie są poprawne kryteria podstawowości właściwej.

Alvin Plantinga argumentował ostatnio, że epistemolog religijny powinien 
odpowiedzieć na te pytania twierdząco 1. Argument Plantingi składa się 
z dwóch części. Pierwsza ma charakter destruktywny: jest to próba poka­
zania, że określone kryteria podstawowości właściwej, w myśl których sądy 
w samooczywisty sposób pociągające logicznie istnienie Boga nie mogłyby 

1	 A. Plantinga, Is Belief in God Properly Basic?, „Noûs” 15 (1981), nr 1, s. 41–51. Dalszą dysku­
sję związaną z zarzutem, iż nowożytny fundamentyzm jest samoodniesieniowo niespójny, 
można znaleźć w: tenże, Is Belief in God Rational?, w: C. F. Delaney (red.), Rationality and 
Religious Belief, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press 1979. Materiał zawarty 
w obu tych artykułach został następnie włączony do: tenże, Rationality and Religious Belief, 
w: S. M. Cahn i D. Shatz (red.), Contemporary Philosophy of Religion, New York: Oxford Uni­
versity Press 1982. Niektóre wątki zostały poszerzone w: A. Plantinga, Reason and Belief in 
God, w: A. Plantinga, N. Wolterstorff (red.), Faith and Rationality. Reason and Belief in God, 
Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, s. 16–93 [w niniejszym tomie s. 7–126].



Strona 129  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

być podstawowe we właściwy sposób, mają poważne wady i należy je od­
rzucić. Druga jest konstruktywna: jest próbą opracowania takiej procedury 
uzasadniania kryteriów podstawowości właściwej, w świetle której wybrane 
sądy w samooczywisty sposób pociągające istnienie Boga mogłyby okazać się 
podstawowe we właściwy sposób. 

W niniejszym artykule stawiam sobie dwa cele. Jednym z nich jest krytyka 
argumentacji Plantingi. Najpierw argumentuję na rzecz dwóch twierdzeń: 
(1) Plantinga nie zdołał wykazać, iż kryteria podstawowości właściwej, które 
proponuje odrzucić, są wadliwe; (2) Plantingowska procedura uzasadnienia 
kryteriów podstawowości właściwej nie dostarcza lepszej racji za przyję­
ciem kryteriów, zgodnie z którymi pewne sądy w samooczywisty sposób po­
ciągające logicznie istnienie Boga, mogą być podstawowe we właściwy sposób, 
niż za przyjęciem kryterium, zgodnie z którym żadne takie sądy nie mogą 
być podstawowe we właściwy sposób. Drugi cel artykułu ma charakter rozpo­
znawczy. Niepowodzenie argumentu Plantingi nie wyklucza, że pewne sądy, 
które w samooczywisty sposób pociągają logicznie istnienie Boga, mogłyby być 
podstawowe we właściwy sposób. Przyjmując założenie, że tak jest w istocie, 
argumentuję na rzecz dwóch dodatkowych twierdzeń: (1) bycie podstawowym 
we właściwy sposób stanowiłoby de facto stosunkowo nieistotną cechę takich 
sądów, ponieważ byłyby one co najmniej równie uzasadnione, gdyby w sposób 
właściwy opierały się na innych sądach podstawowych we właściwy sposób, 
a zawsze mogłyby być na takich sądach oparte; (2) takie sądy rzadko, o ile 
w ogóle, byłyby podstawowe we właściwy sposób dla dorosłych intelektualnie 
wyrobionych teistów w naszym kręgu kulturowym. 



Strona 130  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

1. Krytyka argumentacji Plantingi

Kryteria podstawowości właściwej, których odrzucenie zaleca Plantinga, 
to kryteria klasycznego fundamentyzmu. Klasyczny fundamentyzm jest 
alternatywą zbudowaną ze starożytnego lub średniowiecznego oraz nowo­
żytnego fundamentyzmu. W starożytnym lub średniowiecznym fundamen­
tyzmie kryterium podstawowości właściwej ma postać potrójnie ogólnego  
twierdzenia:

(1) Dla dowolnego sądu p, osoby S i chwili t, p jest podstawowy we wła­
ściwy sposób dla S w t wtedy i tylko wtedy, gdy p jest samooczywisty 
dla S w t lub p jest oczywisty dla zmysłów S w t.

Natomiast w nowożytnym fundamentyzmie kryterium podstawowości wła­
ściwej przyjmuje postać następującego potrójnie ogólnego twierdzenia:

(2) Dla dowolnego sądu p, osoby S i chwili t, p jest podstawowy we wła­
ściwy sposób dla S w t wtedy i tylko wtedy, gdy p jest niepodważalny 
dla S w t lub p jest samooczywisty dla S w t.

Choć Plantinga uważa, że sądy wyrażane przez (1) i (2) należy odrzucić ze 
względu na ich samoodniesieniową niespójność, faktycznie omawia dokład­
niej tylko drugi z nich. Nie ma jednak wątpliwości, że jeśli jego argument za 
samoodniesieniową niespójnością jest skuteczny przeciwko sądowi, którego 
wyrazem jest (2), to podobny argument będzie, mutatis mutandis, równie 
skuteczny przeciwko sądowi wyrażonemu przez (1). Ale jaki to dokładnie 
argument? I czego tak naprawdę dowodzi?



Strona 131  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

Weźmy pod uwagę sąd wyrażony przez (2). Jakie miejsce zajmuje on w struktu­
rze epistemicznego uzasadnienia, którym dysponuje nowożytny fundamentysta? 
Czy należy on do klasy fundującej? Czy nowożytny fundamentysta przyjmuje, 
że sąd ten kiedykolwiek dla kogokolwiek jest podstawowy we właściwy sposób? 
Jeśli tak, to musi utrzymywać, że jest on dla tej osoby w jakiejś chwili niepod­
ważalny lub samooczywisty. Plantinga uważa, że „nie jest on ani samooczy­
wisty, ani niepodważalny” 2. Zgadzam się z nim. Uważam, że sąd wyrażony 
przez (2) nie jest dla mnie nigdy ani niepodważalny, ani samooczywisty. Czy 
Plantinga i ja jesteśmy w tym względzie odosobnieni? Czy nowożytny fun­
damentysta mógłby przekonująco twierdzić, że po prostu mylimy się w tej 
kwestii? Myślę, że odpowiedź na te pytania musi być przecząca. Wydaje mi 
się jasne, że sąd wyrażony przez (2) nie jest nigdy dla nikogo ani niepodwa­
żalny, ani samooczywisty. A zatem nikt, nawet nowożytny fundamentysta, 
nie jest uprawniony, by przyjąć, że sąd wyrażony przez (2) jest kiedykolwiek 
dla kogokolwiek podstawowy we właściwy sposób. 

Czy to wystarczy, aby wykazać, że nowożytny fundamentyzm jest wewnętrz­
nie sprzeczny? W żadnym razie. Wewnętrznie sprzeczne byłoby przyjęcie 
sądu wyrażonego przez (2), stwierdzenie, że nie jest on nigdy dla nikogo ani 
niepodważalny, ani samooczywisty, oraz utrzymywanie, że jest on dla kogoś 
w jakiejś chwili podstawowy we właściwy sposób. Nowożytny fundamenta­
lista może jednak przyjmować sąd wyrażony przez (2), a zarazem przyznać, 
że nie jest on nigdy dla nikogo podstawowy w sposób właściwy. W świetle 
dotychczasowych ustaleń sąd wyrażony przez (2), choć nigdy nie jest dla ni­
kogo podstawowy we właściwy sposób, jest dla niektórych ludzi w niektórych 
chwilach we właściwy sposób oparty na sądach, które w jego świetle są dla tych 
ludzi w owych chwilach podstawowe w sposób właściwy. Plantinga stwierdził 
w dyskusji, że żaden nowożytny fundamentysta nie podał nigdy dobrego 

2	 A. Plantinga, Is Belief in God Properly Basic?, s. 49. 



Strona 132  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

argumentu na rzecz poglądu, iż sąd wyrażony przez (2) jest dla niektórych 
ludzi w pewnych chwilach we właściwy sposób oparty na sądach, które w jego 
świetle są dla tych ludzi w owych chwilach podstawowe we właściwy sposób. 
Może i tak. Ale nawet to nie dowodzi jeszcze, że nowożytny fundamentyzm jest 
samoodniesieniowo niespójny. Co najwyżej nowożytny fundamentysta nie 
uzasadnił dotąd w pełni sądu wyrażonego przez (2) w jedyny dostępny mu 
sposób, a mianowicie pokazując, jak ów sąd dla niektórych ludzi w pewnych 
chwilach może być we właściwy sposób oparty na sądach, które są dla tych 
ludzi w owych chwilach podstawowe we właściwy sposób. Czy zadanie to 
można zrealizować, a jeśli tak, w jaki sposób? Ogólniej mówiąc, jak uzasadnić 
kryterium podstawowości właściwej?

Plantinga wprost odpowiada na to ogólniejsze pytanie. Jak mówi:

[…] właściwy sposób ustalenia takiego kryterium jest, najogólniej mówiąc, induk-

cyjny. Musimy zgromadzić przykłady przekonań i warunków, takich że te pierwsze 

są bezdyskusyjnie podstawowe we właściwy sposób w tych drugich, oraz przykłady 

przekonań i warunków, takich że te pierwsze nie są bezdyskusyjnie podstawowe 

w sposób właściwy w tych drugich. Następnie musimy sformułować hipotezy 

dotyczące koniecznych i wystarczających warunków bycia podstawowym we 

właściwy sposób i przetestować te hipotezy, odwołując się do owych przykładów 3. 

Jak rozumiem, proponowana procedura wymaga od nas dwóch rzeczy. Po 
pierwsze, należy zebrać dane do indukcji. Daną można przedstawić jako 
uporządkowaną parę, której pierwszym elementem jest przekonanie, a dru­
gim – warunek. Pozytywne dane to takie, że przekonania będące ich pierw­
szym elementem są w sposób oczywisty podstawowe we właściwy sposób 

3	 Tamże, s. 50. 



Strona 133  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

w warunkach, które są ich drugim elementem. Negatywne dane to takie, że 
przekonania będące ich pierwszym elementem w oczywisty sposób nie są pod­
stawowe we właściwy sposób w warunkach, które są ich drugim elementem. 
Nazwijmy (przypuszczalnie skończony) zbiór tak zgromadzonych danych 
„zbiorem początkowym”. Po drugie, należy sformułować hipotezy podające 
konieczne i wystarczające warunki bycia podstawowym we właściwy sposób 
i przetestować je na danych należących do zbioru początkowego. Hipoteza 
pomyślnie przejdzie test, jaki stanowią dane należące do tego zbioru, wtedy 
i tylko wtedy, gdy wszystkie pozytywne dane w zbiorze początkowym speł­
niają jej konieczne i wystarczające warunki bycia podstawowym we właściwy 
sposób i żadne negatywne dane w tym zbiorze ich nie spełniają. Jak na razie 
wszystko gra. 

Zaraz jednak nasuwają się dwa pytania dotyczące tej procedury. Po pierwsze, 
skąd wiemy, że w ogóle znajdzie się jakaś hipoteza podająca nietrywialne, 
konieczne i wystarczające warunki bycia podstawowym we właściwy sposób, 
która przejdzie pomyślnie test, jaki stanowią dane należące do zbioru począt­
kowego? Ów zbiór może się okazać niespójny albo w jakiś inny subtelny sposób 
niekoherentny. Być może dozwolone winno być zatem usuwanie danych ze 
zbioru początkowego, gdyby okazało się, że jest on w jakiś sposób niespójny. Po 
drugie, skąd wiemy, że znajdzie się tylko jedna hipoteza podająca nietrywialne, 
konieczne i wystarczające warunki bycia podstawowym we właściwy sposób, 
która pomyślnie przejdzie test, jaki stanowią dane ze zbioru początkowego? 
Jeśli ów zbiór jest skończony, a nasze hipotezy są poprzedzone kwantyfika­
torami ogólnymi, tak jak w wypadku kryteriów klasycznego fundamentysty, 
to zawarte w tym zbiorze dane nie dookreślą prawdziwości hipotez. Wobec 
tego może z łatwością istnieć kilka interesujących hipotez, z których wszyst­
kie pomyślnie przechodzą test, jaki stanowią dane w zbiorze początkowym, 
a zarazem są całkowicie rozbieżne w kwestii podstawowości właściwej przy­
kładów spoza tego zbioru. Należy zatem być może dopuścić także możliwość 



Strona 134  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

dodawania danych do zbioru początkowego, jeśli pomogą nam wyeliminować 
przynajmniej część hipotez, które pomyślnie przeszły test, jaki stanowią dane 
w zbiorze początkowym. 

Powyższe rozważania nie pozostawiają wątpliwości w jednej kwestii. Jak dotąd 
Plantinga podał tylko ogólny zarys pierwszego etapu indukcyjnej (w szerokim 
sensie) procedury ustalania najlepiej uzasadnionego kryterium podstawowości 
właściwej. Bez zapoznania się z dalszymi szczegółami trudno mieć racjonalną 
pewność, że poprawne zastosowanie tej procedury dałoby w efekcie dokładnie 
jedną hipotezę dotyczącą warunków koniecznych i wystarczających bycia pod­
stawowym we właściwy sposób, które są indukcyjnie najlepiej wsparte przez 
dane, czy najmocniej oparte na danych, ze zbioru początkowego, względnie 
jego odpowiednio poprawionej wersji. 

Pomimo szkicowości podany przez Plantingę opis pierwszego etapu procedury 
uzasadnienia kryteriów podstawowości właściwej jest na tyle szczegółowy, że 
widać, iż już na wstępie natrafia na przynajmniej jedną poważną trudność. Otóż, 
jak przyznaje sam Plantinga, nie ma powodu, by z góry zakładać, że wszyscy 
zgodzą się w kwestii tego, co ma się znaleźć w zbiorze początkowym. Powiada:

Chrześcijanin przyjmie oczywiście, że przekonanie o Bogu jest całkowicie właściwe 

i racjonalne; jeśli nie akceptuje on tego przekonania na podstawie innych sądów, 

dojdzie do wniosku, że jest ono dla niego podstawowe, i to w sposób właściwy. 

Zwolennicy Bertranda Russella i Madelyn Murray O’Hare (sic!) mogą się z tym 

nie zgodzić, ale co z tego? Czy moje kryteria, bądź kryteria członków wspólnoty 

chrześcijańskiej, muszą pasować do ich przykładów? Nic podobnego. Wspólnota 

chrześcijańska jest odpowiedzialna wobec jej, a nie ich, zbioru przykładów 4. 

4	 Tamże.



Strona 135  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

Kłopot oczywiście w tym, że każdy może zastosować ten wybieg. Mogą się nim 
posłużyć zwolennicy Mahometa, Buddy, a nawet wielebnego Moona. Może to 
uczynić także nowożytna fundamentystka. Gdy w optymalnych warunkach 
percepcji wzrokowej zdaje się jej, że widzi przed sobą zieloną piłkę plażową, 
może twierdzić, iż jedna rzecz, która jest dla niej wówczas z oczywistością 
podstawowa we właściwy sposób, to

(3) Jawi mi się zielono. 

Może ona też powiedzieć, że jedna rzecz, która w sposób oczywisty nie jest 
wówczas dla niej podstawowa w sposób właściwy, to

(4) Widzę zieloną piłkę plażową. 

Albowiem w jej opinii sąd wyrażony przez drugie zdanie jest dla niej we wła­
ściwy sposób oparty, przynajmniej częściowo, na sądzie wyrażonym przez to 
pierwsze zdanie. Może ona wówczas powiedzieć, wzorując się na argumencie 
Plantingi: „Zwolennicy George’a Edwarda Moore’a i Alvina Plantingi mogą się 
nie zgadzać, ale co z tego? Czy moje kryteria, bądź kryteria wspólnoty nowo­
żytnych fundamentystów, muszą pasować do ich przykładów? Nic podobnego. 
Wspólnota nowożytnych fundamentystów odpowiada wobec swojego, a nie ich, 
zbioru przykładów”. Wydaje się, że wszyscy zasługują na równe traktowanie. 
Taka zamiana miejsc jest w tym wypadku uczciwym chwytem.

Odłóżmy na bok argumenty ad hominem. Problem polega na tym, że waru­
nek uwzględnienia danych zawartych w zbiorze początkowym opartym na 
intuicjach dotyczących tego, co oczywiste, stanowi bardzo słaby wymóg dla 
uzasadnienia kryterium podstawowości właściwej. Nowożytna fundamen­
tystka może z łatwością tak dobrać dane w swoim zbiorze początkowym, że 
jej kryterium podstawowości właściwej pomyślnie przejdzie test, jaki te dane 



Strona 136  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

stanowią. Wystarczy, że zadba o to, by (1) pierwszymi elementami pozytywnych 
danych były jedynie przekonania, które niemal każdy uznałby w związanych 
z nimi okolicznościach za niepodważalne lub samooczywiste, i by (2) wszyst­
kie przekonania, których niemal nikt w związanych z nimi okolicznościach 
nie uznałby za niepodważalne lub samooczywiste, były albo pierwszymi ele­
mentami negatywnych danych, albo znajdowały się całkowicie poza zbiorem 
początkowym. Jak tego dokonać?

Załóżmy, że nowożytna fundamentystka rozpatruje przyjęcie przekonania, iż 
jawi jej się czerwono w warunkach optymalnych dla doświadczenia wzroko­
wego, w którym jawi jej się czerwono. Bez wątpienia może ona wiarygodnie 
powiedzieć, że jest dla niej samooczywiste, iż w tych warunkach owo przekona­
nie byłoby dla niej podstawowe w sposób właściwy. Poza tym może rozsądnie 
twierdzić, iż jest dla niej samooczywiste, że owo przekonanie w tych warun­
kach byłoby dla niej samooczywiste. Przypuśćmy teraz, że ta sama nowożytna 
fundamentystka rozważa przyjęcie przekonania, iż Jowisz wyraża dezaprobatę 
w warunkach optymalnych dla doświadczenia słuchowego, w którym jawi jej 
się grzmotowo. Bez wątpienia może ona wiarygodnie powiedzieć, że jest dla 
niej samooczywiste, iż w tych warunkach owo przekonanie nie byłoby dla niej 
podstawowe w sposób właściwy. Jest ponadto jasne, że może również rozsądnie 
powiedzieć, iż jest dla niej samooczywiste, że w tych warunkach owo przeko­
nanie nie byłoby dla niej ani niepodważalne, ani samooczywiste. Zebrawszy 
pokaźny zbiór początkowy, złożony z danych pozytywnych i negatywnych, 
nowożytna fundamentystka, po dokonaniu modyfikacji w obu przedstawionych 
eksperymentach myślowych, jest w stanie twierdzić słusznie, że jej kryterium, 
choć samo nie jest podstawowe w sposób właściwy, jest we właściwy sposób – 
zgodnie z tym, co Plantinga powiedział nam o odpowiednich procedurach 
uzasadniania kryteriów podstawowości właściwej – oparte na przekona­
niach, które są w świetle tegoż kryterium podstawowe w sposób właściwy.



Strona 137  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

Trzeba mieć na uwadze, że dane, których – jak zakładam – mogłaby użyć 
nowożytna fundamentystka, aby uzasadnić swoje kryterium podstawowo­
ści właściwej, pochodzą z eksperymentów myślowych dotyczących sytuacji 
hipotetycznych. Nie twierdzę, że gdy na przykład jakaś osoba faktycznie jest 
przekonana, iż Jowisz wyraża dezaprobatę w warunkach optymalnych dla 
doświadczenia słuchowego, w których jawi jej się grzmotowo, wówczas będzie 
dla niej samooczywiste, iż w owych warunkach przekonanie to nie jest dla niej 
podstawowe w sposób właściwy. Może się bowiem zdarzyć, że gdy posiada ona 
owo przekonanie w tych warunkach, to w ogóle nie zastanawia się, czy jest ono 
dla niej podstawowe w sposób właściwy w tych warunkach. Twierdzę jedynie, 
że gdy nowożytna fundamentystka rozważa hipotetyczną sytuację posiadania 
przekonania, iż Jowisz wyraża dezaprobatę w warunkach optymalnych dla 
doświadczenia słuchowego, w których jawi jej się grzmotowo, to może wia­
rygodnie utrzymywać, że jest dla niej samooczywiste, iż przekonanie to nie 
byłoby dla niej w tych warunkach podstawowe w sposób właściwy. Ponieważ 
twierdzę, że nasze intuicje dotyczące takich hipotetycznych sytuacji często 
stanowią ostateczny i rozstrzygający test uogólnień filozoficznych, uważam, iż 
rolę przekonań dotyczących takich hipotetycznych sytuacji w potwierdzaniu 
i podważaniu uogólnień filozoficznych najlepiej wyjaśnić, zakładając, że mogą 
one być w odpowiednich okolicznościach samooczywiste.

W dyskusji Plantinga wysunął zarzut wobec tej linii argumentacji. Jeśli dobrze 
rozumiem, przedstawia się on następująco. Powiedzieć, że dane przekonanie 
jest podstawowe w sposób właściwy w danych warunkach, to powiedzieć, 
między innymi, że w tych okolicznościach ktoś mógłby uznać to przekonanie, 
nie wykazując żadnej wady poznawczej. Jednakże to, co jest wadą poznawczą, 
zależy od tego, na czym polega właściwe funkcjonowanie władz poznawczych 
danej osoby. A zatem sąd, zgodnie z którym osoba ta w pewnej sytuacji nie 
wykazuje żadnej takiej wady poznawczej, nie może w żaden sposób być sa­
mooczywisty, ponieważ dla żadnej osoby nie może być samooczywiste, że 



Strona 138  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

jej władze poznawcze funkcjonują prawidłowo. Z tego względu sąd, zgodnie 
z którym określone przekonanie jest w pewnych okolicznościach podstawowe 
w sposób właściwy, również nie może w żadnym razie być samooczywisty. 

Zgadzam się, rzecz jasna, że zazwyczaj nie jest dla nikogo samooczywiste, 
iż wszystkie jego władze poznawcze funkcjonują prawidłowo. Jeśli jednak 
zarzut Plantingi ma zbić mój argument, to musi stosować się do określonego 
hipotetycznego przypadku, który opisałem wyżej. Sądzę jednak, że się doń nie 
stosuje. Jak zakładamy, nasza nowożytna fundamentystka rozważa uznanie 
przekonania, że jawi jej się czerwono w warunkach optymalnych dla tego ro­
dzaju doświadczenia wzrokowego. Wydaje mi się całkiem jasne, że mogłoby 
być dla niej samooczywiste, iż nie wykazuje ona żadnej wady poznawczej, gdy 
uznaje owo przekonanie w tych warunkach. Niewątpliwie jej władze poznawcze 
mogłyby wówczas posiadać pewne wady, których nie jest świadoma. Na przy­
kład mogłaby być niezdolna do rozpoznania smaku zwykłej soli stołowej. To 
jednak jest nieistotne, o ile tylko nie przejawiałaby żadnej tego typu wady przy 
uznawaniu przekonania, że jawi się jej czerwono we wspomnianych okoliczno­
ściach. Jedynym wymogiem jest bowiem, by mogło być dla niej samooczywiste, 
iż nie przejawiała żadnej tego typu wady, akceptując owo przekonanie w tych 
okolicznościach. Ponieważ uważam, że ten wymóg jest spełnialny, dochodzę 
do wniosku, iż zarzut Plantingi jest nieudany. Krótko mówiąc, może być dla 
kogoś samooczywiste, że nie przejawia żadnej wady poznawczej, uznając 
określone przekonanie w pewnych okolicznościach, mimo iż nie jest dla niego 
samooczywiste, iż wszystkie jego władze poznawcze funkcjonują prawidłowo. 

Nie spodziewam się, że odpowiedź ta położy kres zarzutom Plantingi. Po­
dejrzewam, że pozostanie on przy swoim przekonaniu, iż nowożytny funda­
mentysta popełnia jakiś błąd, gdy w taki sposób uzasadnia swoje kryterium 
podstawowości właściwej. Nie jest jednak oczywiste, że istotnie popełnia błąd, 
ani na czym dokładnie miałby on polegać. Jedna z reguł gry mówi wszak, że 



Strona 139  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

wspólnota nowożytnych fundamentystów może odpowiadać wobec własne-
go zbioru przykładów. Dlatego myślę, że wobec braku dobrego argumentu 
Plantingi, który wykazywałby, iż w takiej procedurze musi tkwić błąd, mamy 
prawo twierdzić, że proponowana przez niego procedura uzasadniania kryte­
riów podstawowości właściwej nie dostarcza lepszej racji za przyjęciem kry­
teriów, zgodnie z którymi pewne sądy, w samooczywisty sposób pociągające 
logicznie istnienie Boga, mogą być podstawowe w sposób właściwy, niż za 
przyjęciem kryterium proponowanego przez nowożytnego fundamentystę, 
w myśl którego żadne takie sądy nie mogą być podstawowe w sposób właściwy.

Oczywiście niewykluczone, że Plantinga mógłby posłużyć się zalecaną przez 
siebie procedurą indukcyjną do uzasadnienia kryterium podstawowości 
właściwej, w myśl którego pewne sądy, z których w samooczywisty sposób 
wynika istnienie Boga, mogą być podstawowe w sposób właściwy. W istocie, 
gdyby Plantinga – jak sugeruje fakt, że mówi on o odpowiedzialności wobec 
przykładów wspólnoty chrześcijańskiej – potraktował niektóre z tych sądów 
jako pierwsze elementy pozytywnych danych w swoim zbiorze początkowym, 
a potem nie usunął wszystkich tych pozytywnych danych podczas modyfi­
kowania swojego zbioru początkowego, to nie ulega wątpliwości, iż mógłby 
osiągnąć zamierzony cel, choć w sposób, który niebezpiecznie zbliża się do 
przesądzenia z góry sprawy na niekorzyść przeciwnika. Jeśli jednak Plantinga 
dopnie celu, to myślę, że należy z tego wyciągnąć wniosek, iż jego pojedynek 
z klasycznym fundamentyzmem kończy się patem. 



Strona 140  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

2. A gdyby wiara w Boga była podstawowa 
w sposób właściwy?

Jeśli moja krytyka pod adresem Plantingi jest celna, to pokazałem, że nie udało 
mu się dowieść, iż uznanie sądów, z których w samooczywisty sposób wynika 
istnienie Boga, mogłoby być podstawowe w sposób właściwy. Niewykluczone 
jednak, że uznanie takich sądów mogłoby być podstawowe w sposób właści­
wy, nawet jeśli Plantinga tego nie dowiódł. Jakie miałoby to konsekwencje dla 
epistemologii religijnej? Przechodzę teraz do rozpatrzenia tej kwestii. 

Wśród podanych przez Plantingę przykładów przekonań, które w odpowiednich 
warunkach mogą być podstawowe w sposób właściwy, znajdujemy następujące:

(5) Bóg do mnie przemawia,

(6) Bóg nie pochwala mojego uczynku

oraz

(7) Bóg przebacza mi to, co zrobiłem.

Według Plantingi odpowiednie warunki obejmują składnik, który jest, mówiąc 
ogólnie, doświadczeniowy. Jak mówi:

Podczas lektury Biblii można mieć głębokie poczucie, że przemawia do nas Bóg. 

Uczyniwszy coś, o czym wiem, że jest niegodne, niesłuszne czy nikczemne, mogę 

czuć się winny przed obliczem Boga i dojść do przekonania: Bóg nie pochwala 



Strona 141  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

mojego uczynku. Po wyznaniu win i okazaniu skruchy mogę czuć, że moja wina zo­

stała mi wybaczona, dochodząc do przekonania: Bóg wybaczył mi to, co uczyniłem 5.

Atrakcyjność sugestii, zgodnie z którą przekonania takie, jak te wyrażone przez 
(5)–(7), mogłyby być podstawowe w sposób właściwy w warunkach takich, 
jak te częściowo opisane w cytowanym fragmencie, bierze się między innymi 
z analogii z niezwykle wiarygodnym poglądem na temat często stosowanego 
sposobu uzasadniania pewnych Moore’owskich przekonań zdroworozsądko­
wych. Gdy w odpowiednich warunkach mam doświadczenie polegające na 
tym, że wydaje mi się, iż widzę przed sobą rękę, to mogę mieć uzasadnienie 
dla przekonania

(8) Widzę przed sobą rękę.

Uzasadnienie to może być bezpośrednie w tym sensie, że jego bezpośrednią 
podstawą jest samo doświadczenie, bez pośrednictwa przekonania o sposobie, 
w jaki mi się jawi, takiego jak

(9) Wydaje mi się, że widzę przed sobą rękę.

W myśl omawianego poglądu, choćbym w danych okolicznościach nie rozwa­
żył, ani tym bardziej nie uznał, sądu wyrażonego przez (9), moje uzasadnienie 
dla uznania sądu wyrażonego przez (8) nie staje się z tego powodu wadliwe. 
Toteż w odpowiednich warunkach sąd wyrażony przez (8) może być podsta­
wowy i to w sposób zupełnie właściwy. Jeśli mam rację, że jest to atrakcyjny 
pogląd na temat tego, jak uznanie przekonania wyrażonego przez (8) może 
być, i czasem jest, uzasadnione, to mamy argument z analogii za przyjęciem, 
że sądy w rodzaju tych wyrażonych przez (5)–(7) także mogą być podstawowe 

5	 Tamże, s. 46. 



Strona 142  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

w sposób właściwy w warunkach, które obejmują składnik doświadczeniowy 
odpowiedni, by ugruntować takie przekonania. Niewątpliwie pod pewnymi 
względami omawiane przekonania istotnie się różnią. Bezpośrednim ugrun­
towaniem przekonania wyrażonego przez (8) jest odmiana doświadczenia 
zmysłowego, uznawana dziś powszechnie przez niesceptycznych epistemolo­
gów za wiarygodną w odpowiednich warunkach. Natomiast bezpośrednim 
uzasadnieniem przekonań wyrażonych przez (5)–(7) jest odmiana doświad­
czenia, która, choć może być wiarygodna w odpowiednich warunkach, nie 
jest dziś powszechnie uznawana za taką przez niesceptycznych epistemologów. 
Wprawdzie względy te można potraktować jako dowód, że argument z analogii 
nie jest zbyt silny, pozytywna analogia zachowuje moc heurystyczną i wy­
jaśniającą. Do tej właśnie mocy mam zamiar odwołać się w dalszej dyskusji.

Gdy w odpowiednich warunkach wydaje mi się, iż widzę przed sobą rękę, to 
choć sąd wyrażony przez (8) mógłby być dla mnie wówczas podstawowy w spo­
sób właściwy, mogłoby być również tak, że podstawowy w sposób właściwy jest 
dla mnie sąd wyrażony przez (9), a sąd wyrażony przez (8) jest przynajmniej 
częściowo w sposób właściwy oparty na sądzie wyrażonym przez (9). Gdy 
bowiem mam owo doświadczenie we wspomnianych warunkach, mógłbym 
przecież skupić się głównie na jakościowych aspektach mojego doświadczenia 
wzrokowego, w wyniku czego sąd wyrażony przez (9) byłby dla mnie pod­
stawowy. W takim wypadku byłby on dla mnie bez wątpienia podstawowy 
w sposób właściwy. Mógłbym również wówczas oprzeć sąd wyrażony przez 
(8) częściowo na sądzie wyrażonym przez (9). W takim razie sąd wyrażony 
przez (8) byłby we właściwy sposób częściowo oparty na sądzie wyrażonym 
przez (9), ponieważ ten drugi wyraża po prostu tę część zawartości mojego 
doświadczenia wzrokowego, która jest istotna dla uzasadnienia tego pierw­
szego. Gdyby sąd wyrażony przez (8) był pośrednio uzasadniony na mocy 
tego, że jest we właściwy sposób oparty na sądzie wyrażonym przez (9), to 
jego uzasadnienie nie byłoby gorsze, niż gdyby był uzasadniony bezpośrednio 



Strona 143  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

przez bycie bezpośrednio ugruntowanym w doświadczeniu wzrokowym. Po­
nieważ zgodnie z przyjętą hipotezą w tych warunkach moje doświadczenie 
wzrokowe z założenia wystarczy do nadania sądowi wyrażonemu przez (8) 
uzasadnienia określonego stopnia, to stopień uzasadnienia, jaki nadaje są­
dowi wyrażonemu przez (8) to doświadczenie, będzie w tych warunkach nie 
mniejszy, jeśli jest ono zapośredniczone przez sąd wyrażony przez (9), niż jeśli 
pozostaje ono niezapośredniczone. Jego uzasadnienie nie byłoby też jednak 
lepsze, gdyby był zapośredniczony w powyższy sposób. Poza tym mogłoby 
się zdarzyć, że w określonej chwili sąd wyrażony przez (8) jest dla mnie pod­
stawowy w sposób właściwy, a później traci ten status, choć nadal pozostaje 
uzasadniony, ponieważ w międzyczasie we właściwy sposób zyskał oparcie 
w sądzie wyrażonym przez (9). W tym czasie mógłbym bowiem na przykład 
zacząć zastanawiać się, czy mam uzasadnienie dla uznania sądu wyrażonego 
przez (8), i w rezultacie dojść do uznania sądu wyrażonego przez (9) oraz do 
oparcia we właściwy sposób na tym przekonaniu uznania sądu wyrażonego 
przez (8). Gdyby tak się stało, to myślę, że stopień, w jakim byłby dla mnie 
uzasadniony sąd wyrażony przez (8), pozostałby – zakładając, że poza tym 
nic by się nie zmieniło – ten sam.

Przez analogię, podobnie, jak się zdaje, mają się sprawy w wypadku poda­
nych przez Plantingę przykładów przekonań religijnych, które miałyby być 
podstawowe w sposób właściwy. Gdy mam silne poczucie, że Bóg do mnie 
przemawia – zakładając, że sąd wyrażony przez (5) mógłby być dla mnie wte­
dy podstawowy w sposób właściwy – wówczas mogłoby być również tak, że 
jakiś inny sąd znajduje się wtedy wśród sądów, które są dla mnie podstawowe 
w sposób właściwy, a sąd wyrażony przez (5) jest wówczas w sposób właściwy 
częściowo na nim oparty. Takim sądem jest

(10) Wydaje mi się, że Bóg do mnie przemawia.



Strona 144  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

Gdyby sąd wyrażony przez (5) był dla mnie pośrednio uzasadniony na mocy 
tego, że jest we właściwy sposób oparty na sądzie wyrażonym przez (10), to, 
zakładając, iż poza tym nic by się nie zmieniło, jego uzasadnienie nie byłoby 
ani lepsze, ani gorsze, niż gdyby był dla mnie podstawowy w sposób właści­
wy i uzasadniony dla mnie bezpośrednio przez bezpośrednie ugruntowanie 
w moim doświadczeniowym poczuciu, że Bóg do mnie przemawia. I mogłoby 
się zdarzyć, że z upływem czasu sąd wyrażony przez (5) zmieni się z sądu, 
który jest dla mnie podstawowy w sposób właściwy, w sąd, który jest dla 
mnie we właściwy sposób częściowo oparty na sądzie wyrażonym przez (10), 
zachowując swój stopień uzasadnienia. 

Aczkolwiek może się to wydać dziwne, jeśli określone sądy, z których w sposób 
samooczywisty wynika istnienie Boga, mogą być podstawowe w sposób wła­
ściwy dla danej osoby w pewnej chwili, to z epistemicznego punktu widzenia 
jest nieistotne, czy sądy te faktycznie są podstawowe w sposób właściwy dla 
tej osoby w owej chwili. Bez zmiany stopnia uzasadnienia takie sądy teistyczne 
mogą równie dobrze być we właściwy sposób oparte, przynajmniej częściowo, 
na innych sądach, opisujących doświadczenie tej osoby w danej chwili – i bę­
dących wówczas dla tej osoby podstawowymi w sposób właściwy. Choćby takie 
teistyczne sądy nie były oparte na materiale dowodowym w postaci innych 
sądów, to zawsze mogłyby być na nim oparte. Dlatego ostrożny filozof, który 
faktycznie oparłby owe sądy na materiale dowodowym w postaci innych prze­
konań, wierzyłby w Boga w sposób równie uzasadniony, jak beztroski mistyk, 
który by ich w taki sposób nie oparł. 

Jeszcze jedna znamienna cecha bezpośrednio uzasadnionych przekonań 
Moore’owskich, takich jak to wyrażone przez (8), miałaby swój odpowied­
nik w wypadku takich przekonań religijnych, jak te wyrażone przez (5)–(7), 
o ile te drugie mogłyby być podstawowe w sposób właściwy w odpowiednich 
warunkach. Otóż uzasadnienie, jakiego takim Moore’owskim przekonaniom 



Strona 145  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

dostarcza bezpośrednie ugruntowanie w doświadczeniu odpowiedniego ro­
dzaju, jest unieważnialne. Oto przykład potencjalnej racji unieważniającej 
sąd wyrażony przez (8):

(11) W tej chwili mam halucynację ręki. 

Jeśli takie sądy jak (8) traktuje się jako w odpowiednich warunkach podstawowe 
w sposób właściwy, to precyzyjne określenie tych warunków musi uwzględ­
nić status potencjalnych racji unieważniających w rodzaju (11). Co można by 
zasadnie powiedzieć o potencjalnych racjach unieważniających, określając 
dokładniej odpowiednie warunki dla bycia podstawowym w sposób właściwy 
sądu wyrażonego przez (8)? Nasuwa się kilka możliwości. 

Można by przyjąć, że warunki są odpowiednie, aby sąd wyrażony przez  
(8) był dla mnie podstawowy w sposób właściwy tylko wtedy, gdy żadna z jego 
potencjalnych racji unieważniających nie jest prawdziwa. Jest jednak oczywiste, 
że sugestia ta jest nietrafna. Gdy mam doświadczenie, w którym wydaje mi 
się, że widzę przed sobą rękę, to może być tak, że sąd wyrażony przez (8) jest 
prawdziwy, a ten wyrażony przez (11) – fałszywy, a mimo to moje odrzuce­
nie tego pierwszego i uznanie tego drugiego jest uzasadnione, ponieważ, na 
przykład, pamiętam, iż zaledwie przed godziną zażyłem sporą dawkę środka 
halucynogennego i miałem od tego momentu niesamowite halucynacje. Wy­
móg, by potencjalne racje unieważniające były fałszywe, to zdecydowanie za 
mało, aby spełnione były warunki dla bycia podstawowym w sposób właściwy.

Można by dla odmiany przyjąć, że warunki są odpowiednie, aby sąd wyra­
żony przez (8) był dla mnie podstawowy w sposób właściwy tylko wtedy, gdy 
każda z jego racji unieważniających jest taka, iż mam jakiś powód, by uznać 
ją za fałszywą. Jest jasne, że ta sugestia jest błędna, bo wymaga zbyt wiele. 
Nigdy nie wyliczyłem wszystkich potencjalnych racji unieważniających sąd 



Strona 146  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

wyrażony przez (8) i wątpię, czy udałoby mi się to uczynić, gdybym przystąpił 
do tego zadania. Z pewnością nigdy nie przywołałem ani nie nabyłem racji 
przeciwko każdej z nich. Nie znam nikogo, kto podjąłby taką próbę w obronie 
wszystkich swoich Moore’owskich przekonań zdroworozsądkowych. Jeśli więc 
takie przekonania są często podstawowe w sposób właściwy na mocy tego, że 
ugruntowane są bezpośrednio w doświadczeniu zmysłowym, a sądzę, że tak 
właśnie jest, to warunki są często odpowiednie, by były podstawowe w sposób 
właściwy, bez uruchamiania tak wyszukanej struktury racji przemawiających 
za fałszywością potencjalnych racji unieważniających.

Początkowo wiarygodne wydaje się natomiast przyjęcie, że warunki są od­
powiednie, aby sąd wyrażony przez (8) był dla mnie podstawowy w sposób 
właściwy tylko wtedy, gdy nie posiadam wystarczająco poważnych racji, by 
sądzić, iż któraś z potencjalnych racji unieważniających ten sąd jest prawdzi­
wa, i nie jest to jedynie wynikiem epistemicznego zaniedbania z mojej strony. 
Dwa elementy tego twierdzenia wymagają dopowiedzeń. Po pierwsze, jeśli 
jedyną moją rację, by sądzić, że pewna potencjalna racja unieważniająca sąd 
wyrażony przez (8) jest prawdziwa, stanowi na przykład to, iż pamiętam, że 
kiedyś, dawno temu, pomyliłem gałęzie drzewa z ręką, to z reguły nie wy­
starczy ona, by w takim stopniu podważyć prima facie uzasadnienie, jakie 
sąd wyrażony przez (8) ma w odpowiednich warunkach doświadczeniowych, 
aby sąd ten przestał być podstawowy w sposób właściwy. Ogólniej, ponieważ 
uzasadnienie prima facie jest stopniowalne, to choć każda dobra racja, jaką 
mamy dla uznania, że jedna z potencjalnych racji unieważniających jakiś sąd 
jest prawdziwa, podważa w pewnym stopniu uzasadnienie prima facie, mało 
istotne racje z osobna zwykle nie podważą tego sądu na tyle, by utracił on ta­
kie uzasadnienie. W obecności jednej lub kilku takich racji pozostanie on na 
ogół prima facie uzasadniony, choć w mniejszym stopniu, niż gdyby ich nie 
było. By jakiś sąd pozbawić podstawowości właściwej w warunkach, w których 
w przeciwnym razie miałby tę własność, racja dla uznania za prawdziwą jednej 



Strona 147  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

z jego potencjalnych racji unieważniających musi być dostatecznie ważka 6. 
Po drugie, jeśli nie mam wystarczająco poważnych racji, by sądzić, że któraś 
z potencjalnych racji unieważniających sąd wyrażony przez (8) jest prawdziwa, 
tylko dlatego, że, dajmy na to, przez zaniedbanie nie pamiętam, iż zaledwie 
godzinę temu spożyłem substancję halucynogenną i od tamtego czasu mam 
niesamowite halucynacje, to jest jasne, że nie są to odpowiednie warunki, aby 
sąd wyrażony przez (8) był dla mnie podstawowy w sposób właściwy, mimo 
że może on de facto być dla mnie podstawowy. Ogólniej, sąd nie jest prima 
facie uzasadniony, jeśli ktoś niedbale pomija dobre racje dla uznania, że jedna 
z potencjalnych racji unieważniających dla tego sądu jest prawdziwa i wystar­
czająco poważna, aby w takim stopniu podważyć uzasadnienie prima facie 
dla tego sądu, iż nie będzie on prima facie uzasadniony. Takie epistemiczne 
zaniedbanie byłoby wadą epistemiczną. 

Analogicznie, początkowo wiarygodne wydaje się również powiedzenie, że 
warunki są odpowiednie do tego, by sądy wyrażone przez (5)–(7) były dla 
mnie podstawowe w sposób właściwy tylko wtedy, gdy nie mam wystarczająco 
poważnych racji, aby sądzić, że któraś z potencjalnych racji unieważniających 
owe sądy jest prawdziwa, i nie jest to skutkiem epistemicznego zaniedbania 
z mojej strony. Jest jednak pewien szkopuł. Jedną z potencjalnych racji unie­
ważniających sądy wyrażone przez (5)–(7) jest:

(12) Bóg nie istnieje.

Niestety mam bardzo poważne racje, by sądzić, że sąd wyrażony przez (12) 
jest prawdziwy. Głównym źródłem tych racji jest tradycyjny problem zła. To, 
co wiem, częściowo z doświadczenia, a częściowo na podstawie świadectw, 

6	 Zdałem sobie z tego sprawę, rozważając uwagi zgłoszone przez Jonathana Malino i Williama 
P. Alstona.



Strona 148  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

na temat ilości i różnorodności pozamoralnego zła w świecie, w wysokim 
stopniu potwierdza dla mnie sąd wyrażony przez (12). Oczywiście potwier­
dzenie to nie jest nieunieważnialne. Mogłoby ono zostać unieważnione przez 
coś, o czym nie wiem. Być może potwierdzenie to nie jest nawet nieunieważ­
nione. Może być unieważnione przez coś, o czym nie wiem. Tym niemniej 
stanowi ono dla mnie bardzo poważną rację, by mniemać, że sąd wyrażony 
przez (12) jest prawdziwy. Śmiem również twierdzić, że sytuacja epistemiczna, 
w jakiej znajduje się wielu, może większość, wyrobionych intelektualnie doro­
słych w naszym obszarze kulturowym, przypomina moją sytuację. W mojej 
ocenie w naszym kręgu kulturowym osoba wyrobiona intelektualnie mogłaby 
nie posiadać bardzo poważnych racji na rzecz prawdziwości sądu wyrażo­
nego przez (12), jedynie wskutek epistemicznego zaniedbania. Nietrywialne 
racje ateologiczne, od różnych form problemu zła po teorie naturalistyczne, 
w myśl których wiara teistyczna to tylko złudzenie lub projekcja, są bowiem 
wszechobecnym, by nie powiedzieć natrętnym, składnikiem racjonalnej części 
naszego dziedzictwa kulturowego.

Ale nawet jeśli racje te są bardzo poważne, to czy na tyle, by pozbawić sądy 
wyrażone przez (5)–(7) statusu podstawowych w sposób właściwy w takich 
warunkach, jak te opisane przez Plantingę, w których, jak zakładamy, byłyby 
one podstawowe w sposób właściwy pod nieobecność takich poważnych racji? 
Po namyśle jestem przekonany, że razem wzięte są one dostatecznie poważne, 
choć przyznaję z żalem, że nie potrafię obecnie poprzeć mojego intuicyjnego 
przeświadczenia mocnymi argumentami. Przypuszczam jednak, że wielu, 
może większość, wyrobionych intelektualnie dorosłych w naszym obszarze 
kulturowym podziela to przeświadczenie. Dochodzę zatem do wniosku, że 
wielu, może większość, wyrobionych intelektualnie dorosłych teistów w na­
szym obszarze kulturowym rzadko, jeśli w ogóle, znajduje się w warunkach 
odpowiednich do tego, by sądy w rodzaju (5)–(7) były dla nich podstawowe 
w sposób właściwy. 



Strona 149  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

Ten wniosek nie oznacza, że dorośli wyrobieni intelektualnie teiści w naszym 
obszarze kulturowym nie mogą mieć uzasadnienia dla uznania sądów w ro­
dzaju tych wyrażanych przez (5)–(7). Mimo wszystko niektóre z tych sądów 
są takie, że dla każdej z ich potencjalnych racji unieważniających, o której na 
podstawie bardzo poważnych racji można sądzić, iż jest prawdziwa, istnieje 
jeszcze lepsza racja, by sądzić, iż owa racja unieważniająca jest fałszywa. Za­
tem o ile wiem, niektórzy dorośli wyrobieni intelektualnie teiści w naszym 
obszarze kulturowym mogliby być, a może nawet są, w tej szczęśliwej sytuacji, 
że w wypadku niektórych takich sądów i ich potencjalnych racji unieważ­
niających, dla każdej potencjalnej racji unieważniającej, co do której jakiś 
epistemicznie sumienny, wyrobiony intelektualnie dorosły w naszym obszarze 
kulturowym ma bardzo poważną rację, by uznać ją za prawdziwą, posiadają 
oni jeszcze lepszą rację, by uznać ją za fałszywą. Ale jeśli w naszym obszarze 
kulturowym są tacy teiści szczęściarze, to musieli oni już wypełnić co najmniej 
jedno z głównych zadań tradycyjnie przypisywanych teologii naturalnej. Choć 
mogą nie znać żadnego dowodu na istnienie Boga, posiadają dostatecznie dobre 
racje, by bronić pewnego sądu, z którego w samooczywisty sposób wynika 
istnienie Boga, wbrew wszystkim potencjalnym racjom unieważniającym, 
dla uznania których epistemicznie sumienni, wyrobieni intelektualnie dorośli 
w naszym obszarze kulturowym mają bardzo poważne racje. Śmiem powąt­
piewać, czy wielu dorosłych wyrobionych intelektualnie teistów w naszym 
obszarze kulturowym znajduje się w tak korzystnym położeniu przez dłuższy  
okres swego życia. 

Załóżmy jednak, że jakaś osoba znalazła się w tej szczęśliwej sytuacji. Mia­
łaby ona wystarczająco dobre racje, by bronić wiary teistycznej przeciwko 
wszystkim potencjalnym racjom unieważniającym, dla uznania których 
epistemicznie sumienne, wyrobione intelektualnie osoby dorosłe w naszym 
obszarze kulturowym mają bardzo poważne racje. Co więcej, racje tej osoby 
wchodziłyby w skład całościowego argumentu na rzecz racjonalności wiary 



Strona 150  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

teistycznej. Czy jednak wiara teistyczna takiej osoby musiałaby opierać się na 
takich racjach? Zależy to oczywiście od tego, na czym dokładnie polega oparcie 
jednego przekonania na innych. Plantinga przezornie mówi niewiele o relacji 
bycia podstawą; wspomina jedynie, że „relacja ta jest nam znana, choć niełatwo 
ją scharakteryzować w informatywny i nietrywialny sposób” 7. Na podstawie 
podanych przez niego przykładów wysunąłem kiedyś w dyskusji przypusz­
czenie, że w jego ujęciu relację tę określa coś na kształt następującej zasady:

(13) Dla dowolnej osoby S i różnych sądów p i q, S uznaje q na podsta­
wie p tylko wtedy, gdy S rozważa p, S akceptuje p, S wyprowadza q z p,  
i S akceptuje q 8.

Jeśli Plantinga rzeczywiście ma na myśli tego typu wąską koncepcję relacji bycia 
podstawą, to wiara teistyczna posiadana przez naszego hipotetycznego teistę 
szczęściarza z pewnością nie musi opierać się na wszystkich racjach składają­
cych się na całościowy argument tej osoby za racjonalnością wiary teistycznej, 
włącznie z jej odpowiedziami na te potencjalne racje unieważniające, które 
mają bardzo poważne wsparcie. W końcu niektóre z tych odpowiedzi mogą 
pokazywać, że określone argumenty ateologiczne są materialnie i formalnie 
niepoprawne lub w inny sposób wadliwe, a wiara naszego teisty szczęściarza nie 
musi być oparta, w owym wąskim sensie, na takich rozważaniach. W istocie, 

7	 A. Plantinga, Is Belief in God Properly Basic?, s. 41. 
8	 W dokładniejszym omówieniu tych kwestii należałoby zadbać o czasowe indeksy w tej 

zasadzie. Jeśli właśnie sprawdziłem pisownię słowa „kształt” w moim słowniku, wówczas 
moje przekonanie, że tak się to słowo pisze, może być w obecnej chwili oparte na moim 
przekonaniu, że tak mówi mój słownik. Ale jeśli ostatni raz sprawdzałem pisownię tego 
słowa wiele miesięcy temu, wówczas moje przekonanie na temat tego, jak pisze się słowo 
„kształt”, może być oparte wyłącznie na moim przekonaniu, że zdaje mi się, iż pamiętam, 
że widziałem je tak napisane w jakimś słowniku. Przypuszczalnie podstawy tego rodzaju 
określone przez tę zasadę mogą się zmieniać z czasem i bywa, że faktycznie tak się dzieje.



Strona 151  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

o ile wiem, wszystkie takie udane odpowiedzi naszego teisty szczęściarza na 
potencjalne racje unieważniające mające poważne wsparcie mogą być tego 
rodzaju. Dlatego, o ile wiemy, nasz teista szczęściarz mógłby dysponować uda­
nym całościowym argumentem za racjonalnością wiary teistycznej złożonym 
wyłącznie z racji takich, że uznanie jakiegoś sądu, z którego w samooczywisty 
sposób wynika logicznie istnienie Boga, nie potrzebuje żadnej z nich jako swojej 
podstawy. Stąd, o ile wiem, przy tej wąskiej koncepcji relacji bycia podstawą, 
wiara teistyczna naszej szczęśliwej osoby mogłaby w odpowiednich warunkach 
być podstawowa w sposób właściwy.

Gdybym przyjął tego typu wąską koncepcję relacji bycia podstawą, musiał­
bym zmodyfikować moją wcześniejszą propozycję odnośnie do tego, kiedy 
można wiarygodnie przyjąć, że warunki są odpowiednie, by sądy były dla 
mnie podstawowe w sposób właściwy. Skłaniam się ku poglądowi, że w świetle 
wywodu przedstawionego w poprzednim akapicie, należałoby powiedzieć, iż 
warunki są odpowiednie, by sądy w rodzaju (5)–(7) były dla mnie, w wąskim 
sensie, podstawowe w sposób właściwy tylko wtedy, gdy (a) albo nie posiadam 
dostatecznie poważnej racji, by sądzić, że prawdziwa jest którakolwiek z racji 
unieważniających te sądy, albo też mam jakieś takie racje, ale dla każdej z nich 
posiadam jeszcze lepszą rację, by sądzić, że wchodząca w grę racja unieważ­
niająca jest fałszywa, oraz (b) w żadnym z tych wypadków moja sytuacja 
nie jest wynikiem epistemicznego zaniedbania. Mógłbym wówczas wyrazić 
tezę, której tu usilnie bronię, mówiąc, że w zależności od tego, którą z dwóch 
alternatywnych możliwości z pierwszego warunku wyobrazimy sobie jako 
spełnioną przeze mnie, musiałbym w sposób niewynikający z zaniedbania 
być albo dość naiwny i niewinny, albo mieć dużo szczęścia i intelektualnego 
obycia, by znaleźć się w odpowiednich warunkach, w których takie sądy, jak 
te wyrażone przez (5)–(7), są dla mnie w wąskim rozumieniu podstawowe 
w sposób właściwy. Gdy badam moje epistemiczne położenie, nieodparcie 
dochodzę do wniosku, że nie znajduję się w żadnym z tych dwóch skrajnych 



Strona 152  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

położeń. Ponieważ mam bardzo poważne racje, by uznać sąd wyrażony 
przez (12) za prawdziwy, utraciłem już niewinność. A ponieważ nie dość 
jeszcze uczyniłem, by obronić wiarę teistyczną przed dobrze uzasadnionymi 
potencjalnymi racjami unieważniającymi, nie znajduję się jeszcze w sytuacji 
naszego hipotetycznego teisty szczęściarza. Można by rzec, że nie odzyska­
łem jeszcze niewinności. Stąd też warunki nie są teraz odpowiednie, aby 
takie sądy, jak te wyrażone przez (5)–(7), były dla mnie, w wąskim sensie, 
podstawowe w sposób właściwy. Przypuszczam, że w tym względzie wiele, 
może większość, wyrobionych intelektualnie osób w naszym obszarze kultu­
rowym znajduje się przez większą część dorosłego życia w podobnej sytuacji  
epistemicznej. 

Nic nie stoi na przeszkodzie, aby zinterpretować relację bycia podstawą tak 
wąsko, o ile ma się jako takie rozeznanie w tej materii. Nie ulega wątpliwości, 
że taka relacja istnieje i że Plantinga może, jeśli zachce, swobodnie odwoływać 
się do niej w swoich teoriach. Myślę jednak, że przejrzystsze, a w każdym razie 
równie informatywne, jest inne podejście. Rozważmy ponownie naszego hipo­
tetycznego teistę szczęściarza, który ma wystarczająco dobre racje, by bronić 
wiary teistycznej przed wszystkimi potencjalnymi racjami unieważniającymi, 
dla uznania których epistemicznie sumienni, dorośli, wyrobieni intelektualnie 
ludzie w naszym obszarze kulturowym mają bardzo solidne wsparcie. Po­
wiedziałbym, że wiara teistyczna takiej osoby jest oparta, w szerokim sensie, 
na tych wszystkich racjach, które składają się na jej całościowy argument za 
racjonalnością wiary teistycznej. Posługując się tą szeroką koncepcją relacji 
bycia podstawą, chcę zauważyć, że gdyby osoba ta nie miała tych wszystkich 
racji, podobnie jak nie ma ich wielu, może większość, wyrobionych intelektu­
alnie dorosłych osób w naszym obszarze kulturowym, to wiara teistyczna nie 
byłaby dla niej racjonalna, a w każdym razie jej racjonalność byłaby w zna­
czącym stopniu nadwątlona, gdyby niektórych z tych racji zabrakło. Przy 
tej szerokiej koncepcji relacji bycia podstawą nie musiałbym modyfikować 



Strona 153  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

zasady dotyczącej odpowiednich warunków, jakie muszą być spełnione, aby 
określone sądy były dla mnie, w szerokim rozumieniu, podstawowe w spo­
sób właściwy – zasady, którą uznałem wstępnie za przekonującą – po to, by 
uwzględnić hipotetycznego teistę szczęściarza, ponieważ jego wiara teistyczna 
byłaby, w szerokim rozumieniu, oparta we właściwy sposób na tych wszystkich 
racjach, które składają się na całościowy argument za racjonalnością wiary 
teistycznej. Racje, które są, w szerokim rozumieniu, częścią podstawy dla wia­
ry teistycznej, nie muszą być związane z sądem, z którego w samooczywisty 
sposób wynika istnienie Boga, w taki sposób, w jaki przesłanki rozumowania 
związane są z jego wnioskiem. Mogą one zamiast tego stanowić częściową 
podstawę wiary teistycznej, mniej więcej tak samo, jak podany przez fizyka 
dowód, że tzw. paradoks zegara nie ujawnia niespójności szczególnej teorii 
względności, stanowi częściową podstawę tej teorii. Bądź też, by posłużyć się 
chyba lepszą w tym kontekście analogią, mogą one stanowić częściową pod­
stawę wiary teistycznej w sposób podobny do tego, w jaki argument sformu­
łowany przez Swinburne’a w książce The Coherence of Theism na rzecz tezy, 
że nie da się dowieść niespójności twierdzenia, iż Bóg istnieje, stanowi w jego 
książce The Existence of God częściową podstawę twierdzenia, że istnienie 
Boga jest bardziej prawdopodobne niż Jego nieistnienie 9. Jeśli nie mylę się co 
do epistemicznego położenia wielu, może większości, dorosłych wyrobionych 
intelektualnie teistów w naszym obszarze kulturowym, to ich wiara teistyczna, 
jeśli ma być racjonalna, wymaga przynajmniej jakiejś podstawy tego typu. 
Ostatecznie to właśnie w tym punkcie rozbieżność między Plantingą a mną 
przestaje być jedynie kwestią słów. Upierałbym się – o ile wiem, w odróżnieniu 
od Plantingi – że wielu, może większość, wyrobionych intelektualnie doro­

9	 Zob. R. Swinburne, The Coherence of Theism, Oxford: Clarendon Press 1977 [Spójność te-
izmu, tłum. i wstęp T. Szubka, Kraków: Znak 1995]; Tenże, The Existence of God, Oxford: 
Clarendon Press 1979 [w języku polskim dostępny jest przekład popularyzatorskiej wersji 
tej książki: Czy istnieje Bóg?, przeł. I. Ziemiński, Poznań: W drodze 1999].



Strona 154  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

słych teistów w naszym obszarze kulturowym musi, jeśli ich wiara w Boga 
ma być racjonalna, posiadać całościowy argument za racjonalnością wiary 
teistycznej, obejmujący odpowiedzi na bardzo solidnie uzasadnione racje  
unieważniające.

Zakończenie

Jeśli wiarę teistyczną da się w ogóle prima facie uzasadnić przez doświadczenie, 
to różnica zdań między Plantingą a jego przeciwnikami może być mniejsza, niż 
mogłoby się początkowo wydawać 10. Plantinga umieszcza właściwą podstawę 
doksastyczną dla wiary teistycznej na poziomie takich sądów jak ten wyrażony 
przez (5); nowożytny fundamentysta chciałby twierdzić, że w rzeczywiście 
właściwej strukturze doksastycznej istnieje głębsza podstawa na poziomie 
takich sądów, jak ten wyrażony przez (10). 

Pogląd Plantingi ma tę zaletę, że cechuje go psychologiczny realizm. Wątpię, 
czy większość teistów tworzy swoje struktury doksastyczne, najpierw biorąc 
pod uwagę i akceptując takie sądy, jak ten wyrażony przez (10), a następnie 
wyprowadzając z nich, być może z pomocą pewnych zasad epistemicznych, 
sądy w rodzaju tego wyrażonego przez (5). Niemniej uważam, że można 
bronić ważnego, choć zapewne niedoskonale wyrażonego, wglądu zawartego 
w stanowisku nowożytnego fundamentysty. Być może błędem jest przyjęcie, że 
takie fenomenologiczne przekonanie, jak to wyrażone przez (10), musi zawsze 

10	 Niedawno obronę poglądu, że przekonanie teistyczne może być prima facie uzasadnione 
przez pewnego typu doświadczenia, przedstawił: W. P. Alston, Religious Experience and 
Religious Belief, „Noûs” 16 (1982), nr 1, s. 3–12.



Strona 155  |  Philip l. Quinn  •  W poszukiwaniu podstaw teizmu

pośredniczyć między doświadczeniem a takim przekonaniem, jak to wyrażone 
przez (5), we właściwie skonstruowanej strukturze uzasadnienia prima facie 
dla takiego przekonania, jak to wyrażone przez (5). Jednakże tego rodzaju do­
świadczenie, które mogłoby ugruntować to ostatnie przekonanie, samo jest tak 
bez reszty ukształtowane przez elementy pojęciowe i nimi przeniknięte, że jeśli 
zapewnia bezpośrednie ugruntowanie takiego przekonania, jak to wyrażone 
przez (5), to owo przekonanie jest oparte na poznawczym stanie podmiotu, 
nawet jeśli ów stan nie jest wyraźnym przekonaniem, którego przedmiotem 
jest fenomenologiczny sąd. Być może to na poziomie takich stanów poznaw­
czych odkryjemy rzeczywiste ewidencjalne fundamenty dla wiary teistycznej 11.

11	 Część materiału przedstawionego w tym artykule zawarłem w uwagach do artykułu Plantingi 
Is Belief in God Properly Basic?, jakie wygłosiłem podczas spotkania Western Division of the 
American Philosophical Association w 1981 roku. Drugim komentatorem był Robert Audi. 
Wcześniejsze wersje tego artykułu przedstawiłem w 1984 roku na Greensboro Symposium 
on the Logic of Religious Concepts, gdzie moim komentatorem był Malino, oraz na Uni­
wersytecie Notre Dame, gdzie komentatorem był Plantinga. Redagując i poprawiając tekst, 
skorzystałem z komentarzy Audiego, Malino i Plantingi oraz pisemnych uwag Williama 
P. Alstona, Rodericka M. Chisholma, George’a I. Mavrodesa oraz Ernesta Sosy. 



Alvin Plantinga

Podstawy teizmu: 
odpowiedź*

1. Argument przeciwko klasycznemu 
fundamentyzmowi

W rozprawie Rozum a wiara w Boga 1 argumentowałem, że proponowane 
przez klasyczny fundamentyzm, zarówno starożytny, jak i nowożytny, kry­
teria podstawowości właściwej są samoodniesieniowo niespójne. Dokładniej, 
wewnętrznie niespójne jest:

*	 The Foundations of Theism. A Reply, „Faith and Philosophy” 3 (1986), nr 3, s. 298–313. 
Przekład za zgodą Autora. 

1	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 60–63 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 7–126].

Alvin Plantinga, Philip L. Quinn, Racjonalność wiary w Boga, Lublin: Wydawnictwo Academicon 2023. DOI: 10.52097/acapress.9788367833042



Strona 157  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

(34) Sąd p jest racjonalnie akceptowalny dla osoby S tylko wtedy, gdy 
albo (1) p jest samooczywisty, oczywisty dla zmysłów lub niepodważal­
ny dla S, albo (2) w noetycznej strukturze S istnieją przejścia od p do 
q1... qn, które (a) są podstawowe dla S, (b) są samooczywiste, oczywiste 
dla zmysłów, lub niepodważalne dla S, oraz (c) wspierają p 2.

(34) to proponowane przez klasycznego fundamentystę kryterium racjonalno­
ści przekonania 3; zgodnie z nim sąd p jest racjonalnie akceptowalny dla osoby 
S tylko wtedy, gdy albo p spełnia podane przez klasycznego fundamentystę 
kryteria podstawowości właściwej, albo p jest uznawany na podstawie są­
dów, które spełniają te warunki i dostarczają mu wsparcia. Jak dowodziłem, 
(34) samo nie jest ani samooczywiste, ani oczywiste dla zmysłów, ani nie­
podważalne, a zatem nie spełnia podanych przez klasycznego fundamentystę 
warunków bycia podstawowym w sposób właściwy. Ponadto, jeśli (34) jest 
prawdziwe, to klasyczny fundamentysta może uznać je w sposób racjonalny 
tylko wtedy, gdy uzna je na podstawie sądów, które są (a) samooczywiste, 
oczywiste dla zmysłów lub niepodważalne, a zarazem (b) wspierają (34). Jak 
jednak powiedziałem, żaden fundamentysta nie podał nigdy argumentu na 
rzecz (34) opartego na sądach spełniających te warunki; ponadto bardzo 
trudno wyobrazić sobie sądy, które spełniają te warunki i wspierają (34). 
Doszedłem do wniosku, że „jest […] mało prawdopodobne, by przyjęcie 
przez F [fundamentystę] (34) spełniało konieczny warunek racjonalności  
wyrażony w (34)” 4. 

2	 Tamże, s. 61 [Tamże, s. 80]. 
3	 Dokładniej, w wyniku zastąpienia „tylko wtedy” w (34) przez „wtedy i tylko wtedy” otrzy­

mujemy kryterium racjonalności przekonania powstałe z połączenia starożytnego i nowo­
żytnego fundamentyzmu klasycznego. Tamże, s. 58–59 [Tamże, s. 76].

4	 Tamże, s. 61 [Tamże, s. 80].



Strona 158  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Philip Quinn zwraca uwagę, że mój wywód nie wyklucza, iż klasyczny fun­
damentysta uznaje (34) 5, czyli swoje kryterium podstawowości właściwej, 
na podstawie sądów, które są samooczywiste lub niepodważalne, a zarazem 
wspierają (34), nawet jeśli nie jest w stanie wskazać tych sądów. Ta uwaga jest 
trafna; jak napisałem w tomie Faith and Rationality, faktycznie mogłoby tak 
być: „Tak jak możliwe jest, że każdy teista akceptuje wiarę w Boga na podstawie 
sądów, które równocześnie wspierają tę wiarę i są podstawowe w sposób właś­
ciwy zgodnie z przyjmowanym przez klasycznego fundamentystę kryterium 
podstawowości właściwej” 6. Dodałem jednak, że w obu wypadkach wydaje 
się to mało prawdopodobne, a klasyczni fundamentyści najprawdopodobniej 
popadają w wewnętrzną niespójność; tak samo każdy z nas byłby wewnętrznie 
niespójny, gdyby klasyczny fundamentysta zdołał nas nakłonić do przyjęcia 
swojego kryterium racjonalności przekonania. 

W tym punkcie Quinn dokonuje arcyciekawego posunięcia: podaje sposób, 
w jaki klasyczna fundamentystka może, według niego, słusznie uznać (34) na 
podstawie sądów spełniających podane przez nią warunki bycia podstawowym 
w sposób właściwy. Proponuję, byśmy zawęzili nasze rozważania do nowożytnej 
fundamentystki, która twierdzi, że sąd jest podstawowy w sposób właściwy 
wtedy i tylko wtedy, gdy jest samooczywisty lub niepodważalny. Dlaczego, 
pyta Quinn, i ona nie miałaby posłużyć się szeroko rozumianą procedurą in­
dukcyjną, którą ja sam (idąc za Chisholmem) zalecałem jako sposób ustalania 
kryterium podstawowości właściwej? Może ona przecież zebrać pary sądów 
i okoliczności, takie że sądy te są w tych okolicznościach podstawowe w spo­
sób właściwy, oraz inne pary, takie że sądy te nie są w tych okolicznościach 

5	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 471–472 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 132–133].

6	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 61–62 [Por. A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 80].



Strona 159  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

podstawowe w sposób właściwy; następnie może podjąć próbę sformułowania 
kryterium, które pasuje do tej ewidencjalnej podstawy. Gdyby tak postąpiła, 
przyjęłaby powstałe kryterium na podstawie takich sądów, jak p2 jest podsta-
wowy w sposób właściwy w okolicznościach W2, p3 nie jest podstawowy w sposób 
właściwy w W3, p4 nie jest podstawowy w sposób właściwy w W4 itd.; sądy te 
przypuszczalnie stanowiłyby wsparcie indukcyjne dla przyjmowanego przez nią 
kryterium. Dlaczego nie mogłaby dojść do (34), stosując tego typu procedurę?

Wstępny problem związany z tym rozwiązaniem polega na tym, że sądy na­
leżące do omawianej podstawy ewidencjalnej, tj. sądy takie jak

(1) Sąd 2 + 1 = 3 jest podstawowy w sposób właściwy w okolicznościach 
W oraz

(2) Sąd Mam przed sobą stół nie jest podstawowy w sposób właściwy 
w okolicznościach W,

nie wydają się ani samooczywiste, ani niepodważalne. Co ciekawe, w tym 
miejscu Quinn sugeruje, że być może sądy takie są samooczywiste – względnie 
sugeruje tylko, że klasyczna fundamentystka może sensownie uznać je za takie:

Załóżmy, że nowożytna fundamentystka rozpatruje przyjęcie przekonania, iż jawi 

jej się czerwono w warunkach optymalnych dla doświadczenia wzrokowego [...]. 

Bez wątpienia może ona wiarygodnie powiedzieć, że jest dla niej samooczywiste, 

iż w tych warunkach owo przekonanie byłoby dla niej podstawowe w sposób 

właściwy [...]. Przypuśćmy teraz, że ta sama nowożytna fundamentystka rozważa 

przyjęcie przekonania, iż Jowisz wyraża dezaprobatę w warunkach optymalnych 

dla doświadczenia słuchowego, w którym jawi jej się grzmotowo. Bez wątpienia 



Strona 160  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

może ona wiarygodnie powiedzieć, że jest dla niej samooczywiste, iż w tych wa­

runkach owo przekonanie nie byłoby dla niej podstawowe w sposób właściwy [...] 7. 

Propozycja ta jest interesująca; wątpię jednak, czy można sobie po niej wiele 
obiecywać. Mamy tu dwa pytania: (a) czy nowożytna fundamentystka może 
sensownie potraktować takie sądy jako samooczywiste? I (b) czy takie sądy 
faktycznie są samooczywiste? Twierdząca odpowiedź na (a) nie dowodzi, że 
nowożytna fundamentystka unika wewnętrznej niespójności, a jedynie, iż 
może ona wiarygodnie uważać, że w nią nie popada. Myślę jednak, że w istocie 
odpowiedź na oba pytania jest przecząca. Jak mówi Quinn, przekonanie jest 
podstawowe w sposób właściwy dla danej osoby w danej chwili „tylko wtedy, 
gdy jest dla niej w owej chwili podstawowe i bycie przez nie podstawowym 
w owej chwili nie kłóci się z żadnym prawidłowym kanonem poprawności 
epistemicznej, ani nie jest skutkiem żadnej epistemicznej wady występującej 
u niej w owej chwili” 8. Zatem powiedzieć, że przekonanie jest podstawowe 
w sposób właściwy w pewnym zbiorze okoliczności, to powiedzieć, iż w tych 
okolicznościach osoba mogłaby zaakceptować to przekonanie ani nie łamiąc 
jakiegoś obowiązku epistemicznego, ani nie wykazując jakiejś poznawczej 
usterki – intelektualnego odpowiednika, powiedzmy, utykania, wrzodu czy 
astygmatyzmu. Być może da się wiarygodnie powiedzieć, że sąd w rodzaju 

(3) S może zaakceptować p jako podstawowy w okolicznościach W, nie 
łamiąc żadnego obowiązku epistemicznego

może być samooczywisty; nie jest oczywiste, że tego typu sąd nie może 
być samooczywisty. Ale jak może być samooczywiste, że osoba mogłaby 

7	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 474 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 136].

8	 Tamże, s. 469 [Tamże, s. 127–128].



Strona 161  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

zaakceptować p w okolicznościach W, nie przejawiając w ten sposób jakiejś 
epistemicznej usterki czy braku? Według freudystów teiści akceptują swoje 
przekonania religijne z powodu określonej poznawczej usterki, braku czy dys­
funkcji: Zygmunt Freud uważa przekonania religijne za „złudzenia spełnienia 
najstarszych, najsilniejszych, najbardziej natarczywych życzeń ludzkości” 9. Jak 
dodaje, religia to „ogólnoludzka nerwica natręctw”; jej zanik jest przesądzony, 
gdy tylko ludzie nauczą się brać rzeczywistość taką, jaka ona jest, opierając 
się pokusie dopasowywania jej do własnych wyobrażeń. Czy teista mógłby 
poprawnie lub wręcz przekonująco twierdzić, że jest po prostu samooczywiste, 
iż Freud mylił się w tej kwestii i że wiara teistyczna, w danym zbiorze oko­
liczności, nie jest wynikiem poznawczej dysfunkcji? Wątpię. Nie rozumiem, 
jak sąd, zgodnie z którym określona osoba w określonej sytuacji jest wolna od 
jakiejkolwiek usterki tego typu, może być samooczywisty lub sensownie zostać  
za taki uznany.

W tym miejscu Quinn wysuwa następującą sugestię. Mimo że na ogół nie jest 
samooczywiste, iż aparat intelektualny czy poznawczy jakiejś osoby działa 
w danej sytuacji w sposób właściwy, to może być samooczywiste, że określo­
ne przekonanie w danym zbiorze okoliczności nie jest wynikiem dysfunkcji 
poznawczej: „Jak zakładamy, nasza nowożytna fundamentystka rozważa 
uznanie przekonania, że jawi jej się czerwono w warunkach optymalnych dla 
[...] doświadczenia wzrokowego. Wydaje mi się całkiem jasne, że mogłoby być 

9	 S. Freud, The Future of an Illusion, VI i VIII [Tenże, Przyszłość pewnego złudzenia, w: ten­
że, Kultura jako źródło cierpień, przeł. J. Prokopiuk, Warszawa: Wydawnictwo Aletheia 
2013, s. 167, 187]. Por. tenże, Civilization and Its Discontents, London: The Hogarth Press 
Ltd. 1930, np. s. 42: „Za tę cenę – za cenę utrwalenia przemocą infantylizmu psychicznego 
i wciągnięcia w masowe rojenia – udaje się religii oszczędzić wielu ludziom indywidualnej 
nerwicy” [Dyskomfort w kulturze, w: tenże, Kultura jako źródło cierpień, s. 40].



Strona 162  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

dla niej samooczywiste, iż nie wykazuje żadnej wady poznawczej, gdy uznaje 
owo przekonanie w tych warunkach” 10.

Mnie wcale nie wydaje się to oczywiste; choć nie wydaje mi się również wy­
raźnie błędne. Rzeczywiście jest coś szczególnego w takich przekonaniach jak 
Jawi mi się czerwono – coś, co sprawia, że uważa się je za niepodważalne. Przy­
puśćmy więc, że dla potrzeb argumentu przyznamy, iż takie przekonania jak

(4) Przekonanie, że jawi mi się czerwono, w okolicznościach W jest 
podstawowe w sposób właściwy,

mogą rzeczywiście być samooczywiste. To jeszcze nie wystarczy klasycznej 
fundamentystce. Zgodnie z sugestią Quinna musi ona ponadto przyjąć, że 
takie przekonania jak

(5) Przekonanie, że 2 + 1 = 3, jest podstawowe w sposób właściwy w oko­
licznościach W,

mogą być samooczywiste; co za tym idzie, musi też przyjąć, że jest samooczy­
wiste, iż w tych okolicznościach jej aparat intelektualny czy poznawczy działa 
poprawnie, gdy wytwarza w niej takie przekonania. Musiałoby więc być dla 
niej samooczywiste, że – na przykład – przyjęcie przez nią tych przekonań nie 
jest skutkiem działania kartezjańskiego złośliwego demona. Nie rozumiem, 
jakim sposobem mogłoby to być dla niej samooczywiste. 

10	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 475 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 138].



Strona 163  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Co więcej, podstawa ewidencjalna ma nie tylko pozytywne, ale również ne-
gatywne składniki; zdaniem Quinna (4) można sensownie potraktować jako 
samooczywiste, podobnie jak

(6) Przekonanie, że Jowisz wyraża dezaprobatę, nie jest podstawowe 
w sposób właściwy w okolicznościach optymalnych dla doświadczenia 
słuchowego.

Jeśli jednak jest samooczywiste, że przekonanie to nie jest w tych okoliczno­
ściach podstawowe w sposób właściwy, to musi być samooczywiste, że osoba, 
które przyjęłaby je w tych okolicznościach, albo postąpiłaby wbrew jakiemuś 
epistemicznemu obowiązkowi, albo wykazała jakąś usterkę poznawczą czy 
błąd w funkcjonowaniu. Wydaje mi się jednak całkiem jasne, że ani wzięte 
z osobna człony tej alternatywy, ani cała alternatywa nie mogłyby być dla 
nikogo samooczywiste. Oczywiste jest, że dana osoba nie musi postępować 
wbrew swym epistemicznym obowiązkom, akceptując sąd, o którym mowa. 
Może się wręcz okazać, że jest dla niej niemożliwe powstrzymać się od akcep­
tacji sądu w sytuacji, w której go akceptuje; większość naszych przekonań nie 
znajduje się pod naszą bezpośrednią kontrolą. Jakim też sposobem mogłoby 
być po prostu samooczywiste, że akceptacja takiego sądu byłaby przejawem 
dysfunkcji poznawczej? Nie jest w samooczywisty sposób fałszywe, że ist­
nieje ktoś taki, jak Jowisz; nie jest też w sposób samooczywisty fałszywe, że 
stworzył nas tak, że uświadamiamy sobie jego dezaprobatę, gdy przeżywamy 
jawienie się grzmotowo. Nie sądzę więc, by sugestia Quinna na wiele się zdała 
klasycznej fundamentystce. 



Strona 164  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

2. Kryteria epistemiczne

Idąc za Chisholmem 11, argumentowałem, że poprawne kryteria podstawowości 
właściwej, uzasadnienia epistemicznego i pokrewnych pojęć nie są samooczy­
wiste 12; nie należy przyjmować ich a priori i podawać ex cathedra. Należy 
raczej dochodzić do nich i argumentować na ich rzecz w szeroko rozumiany 
sposób indukcyjny:

Musimy zebrać przykłady przekonań i warunków, takich że owe przekonania 

są w sposób oczywisty podstawowe w sposób właściwy w tych warunkach, oraz 

przykłady przekonań i warunków takich, że owe przekonania w sposób oczywi­

sty nie są podstawowe w sposób właściwy w tych warunkach. Następnie należy 

sformułować hipotezy dotyczące koniecznych i wystarczających warunków pod­

stawowości właściwej i przetestować je na tych przykładach 13,  14.

Quinn wysuwa tu następujący zarzut:

[…] podany przez Plantingę opis pierwszego etapu procedury uzasadnienia 

kryteriów podstawowości właściwej jest na tyle szczegółowy, że widać, iż już na 

wstępie natrafia na przynajmniej jedną poważną trudność. Otóż, jak przyznaje sam 

11	 Zob. np. R. M. Chisholm, The Problem of the Criterion. 
12	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 

Rationality, s. 76 i n. [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 102 i n.].
13	 Tamże, s. 76 [s. 103].
14	 W tym miejscu powinienem dodać, że to, co mówię w Reason and Belief in God o właściwej 

metodzie dochodzenia do kryteriów bycia podstawowym we właściwy sposób, wymaga uzu­
pełnienia i korekty. Na przykład rozmaite ograniczenia nakładane na takie kryteria mogą 
w istocie być samooczywiste; co ważniejsze, istnieją ograniczenia teoretyczne wynikające 
z ogólnych poglądów filozoficznych danej osoby na temat natury ludzi. 



Strona 165  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Plantinga, nie ma powodu, by z góry zakładać, że wszyscy zgodzą się w kwestii 

tego, co ma się znaleźć w zbiorze początkowym. […] Kłopot oczywiście w tym, 

że każdy może zastosować ten wybieg. Mogą się nim posłużyć zwolennicy Ma­

hometa, Buddy, a nawet wielebnego Moona. Może to uczynić także nowożytna 

fundamentystka 15. 

Kalwiniści, wyznawcy Moona czy Wielkiej Dyni mogą postąpić według moich 
wskazówek i prawdopodobnie każdy z nich otrzyma w efekcie inne kryteria. 
Pomijając stronę retoryczną, wydaje się, że teza Quinna jest następująca. Gdy­
by ta indukcyjna procedura była poprawna, to różni filozofowie (i nie tylko 
oni) mogliby ją zupełnie poprawnie zastosować, by dojść do odmiennych 
(i niezgodnych ze sobą) kryteriów; nie ma bowiem powodu zakładać z góry, 
że wszyscy stosujący tę metodę zgodzą się co do początkowych zbiorów pozy­
tywnych i negatywnych przykładów. A skoro tak, to uzyskanego w ten sposób 
kryterium nie można użyć do rozstrzygnięcia sporu między, powiedzmy, 
kalwinistą i wyznawcą Wielkiej Dyni. 

Uwaga ta jest w istocie trafna i moją intencją w rozprawie Rozum a wiara 
w Boga było wyraźnie to podkreślić: „Nie ma jednak powodu zakładać z góry, 
że wszyscy zgodzą się w kwestii przykładów” 16. Czy jednak stanowi to jakąś 
trudność? Przyjmuję tę konsekwencję do wiadomości, wręcz ją podkreślam, 
ale nie widzę, jak obrócić ją w zarzut. Różni filozofowie stosujący tę metodę 
mogą dojść do różnych wniosków; to prawda, ale czy znamy jakąś w miarę 
użyteczną metodę filozoficzną (ustalania kryteriów epistemicznych), o której 
nie da się tego powiedzieć? Tak to już jest w filozofii. Istotne dla pytania o bycie 

15	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 473 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 134–135].

16	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 77 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 105].



Strona 166  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

podstawowym w sposób właściwy jest, na przykład, to, jakiego rodzaju istota­
mi są ludzie: jakie mają przekonania, gdy ich władze poznawcze funkcjonują 
właściwie, nie wykazując poznawczego defektu czy braku? Akwinata i Freud 
będą mieć na ten temat skrajnie odmienne poglądy, a różnice te mogą znaleźć 
odzwierciedlenie w ich kryteriach podstawowości właściwej. Fakt ten nie do­
wodzi jednak, że zastosowali złą metodę konstruowania kryteriów. Oczywiście 
kryterium jednego z nich jest błędne, ale (zakładając, że nie zgadzali się w punk­
cie wyjścia) każdy z nich mógł przyjąć odpowiednią procedurę konstruowania 
takich kryteriów. Nie inaczej ma się rzecz w wypadku zalecanej przeze mnie 
quasi-indukcyjnej metody dochodzenia do kryterium podstawowości właściwej. 
To prawda, że jeśli ludzie wychodzą od odmiennych przekonań na temat tego, 
które sądy są podstawowe w sposób właściwy w rozmaitych okolicznościach, 
to, stosując zarysowaną przeze mnie metodę, mogą dojść do odmiennych 
wniosków. Dlaczego jednak sądzić, że stanowi to wadę proponowanej metody? 
Gdyby tak było, wadą tą byłby obarczony również taki wzór poprawności jak 
rozumowanie dedukcyjne. Czy istnieje metoda dochodzenia do kryteriów 
podstawowości właściwej, która daje realną szansę, że dzięki jej zastosowaniu 
wszyscy rozsądni i odpowiedzialni myśliciele dojdą do tego samego wniosku? 
Nie widzę powodu, by sądzić, że coś takiego istnieje.

3. Czy podstawowe przekonanie mogłoby 
równie dobrze być niepodstawowe?

Jednym z moich głównych celów w Rozum a wiara w Boga była obrona po­
glądu, że wiara w Boga może być podstawowa w sposób właściwy. Quinn 



Strona 167  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

przyznaje, że tak rzeczywiście może być; ale nawet jeśli tak jest, dodaje, nie 
ma to większego znaczenia:

Aczkolwiek może się to wydać dziwne, jeśli określone sądy, które w samooczywisty 

sposób pociągają istnienie Boga, mogą być podstawowe w sposób właściwy dla 

danej osoby w pewnej chwili, to z epistemicznego punktu widzenia jest nieistotne, 

czy sądy te faktycznie są podstawowe w sposób właściwy dla tej osoby w owej 

chwili. Bez zmiany stopnia uzasadnienia takie sądy teistyczne mogą równie do­

brze być we właściwy sposób oparte, przynajmniej częściowo, na innych sądach, 

opisujących doświadczenie tej osoby w danej chwili – i będących wówczas dla tej 

osoby podstawowymi w sposób właściwy 17. 

Poglądy Quinna nie dotyczą tu w jakiś szczególny sposób wiary w istnienie 
Boga; jak się wydaje, gotów jest powiedzieć to samo o przekonaniach w ogóle 
(a w każdym razie o przekonaniach percepcyjnych). I tak rozważa on:

(8) Widzę przed sobą rękę

oraz

(9) Wydaje mi się, że widzę przed sobą rękę.

Twierdzi on, że (8) istotnie jest w pewnych okolicznościach podstawowe 
w sposób właściwy; ale – jak argumentuje – we wszystkich takich okolicz­
nościach można by je również bez straty uzasadnienia epistemicznego uznać 
na podstawie (9): 

17	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 479 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 144].



Strona 168  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Gdyby sąd wyrażony przez (8) był pośrednio uzasadniony na mocy tego, że jest we 

właściwy sposób oparty na sądzie wyrażonym przez (9), to jego uzasadnienie nie 

byłoby gorsze, niż gdyby był uzasadniony bezpośrednio przez bycie bezpośrednio 

ugruntowanym w doświadczeniu wzrokowym. Ponieważ zgodnie z przyjętą hi­

potezą w tych warunkach moje doświadczenie wzrokowe z założenia wystarczy 

do nadania sądowi wyrażonemu przez (8) uzasadnienia określonego stopnia, to 

stopień uzasadnienia, jaki nadaje sądowi wyrażonemu przez (8) to doświadczenie, 

będzie w tych warunkach nie mniejszy, jeśli jest ono zapośredniczone przez sąd 

wyrażony przez (9), niż jeśli pozostaje ono niezapośredniczone 18. 

Myślę, że Quinn nie ma tutaj racji. Ponieważ kwestia ta jest obszerna i złożona, 
w tym miejscu mogę się do niej odnieść tylko pokrótce. Mamy dwie całkowicie 
różne sugestie na temat tego, jak przekonanie w rodzaju (8) mogłoby zostać 
uzasadnione, uzyskać gwarancję czy pozytywny status epistemiczny. W myśl 
pierwszej sugestii takie przekonanie nabiera uzasadnienia dzięki uznaniu go 
na ewidencjalnej podstawie innych przekonań – na przykład takich jak (9). 
Najpierw akceptuje się (9) bezpośrednio, a następnie uznaje się (8) na podstawie 
(9), które służy jako materiał dowodowy – dedukcyjny, indukcyjny bądź ab­
dukcyjny – na rzecz (8). (8) uzyskuje wówczas swoją gwarancję dzięki uznaniu 
go na ewidencjalnej podstawie innych sądów, które już uprzednio posiadają 
gwarancję. W myśl drugiej sugestii takie przekonanie jak (9) traktuje się jako 
podstawowe, uznawane w sposób podstawowy. Z reguły takie przekonanie 
traktuje się jako podstawowe w pewnych określonych warunkach, obejmują­
cych posiadanie przez daną osobę odpowiedniego doświadczenia, czy (by użyć 
terminologii Chisholma) tego, że jawi jej się w odpowiedni sposób. Ponadto, 
gdy takie przekonanie jak (9) traktuje się w tych okolicznościach jako pod­
stawowe, posiada ono pozytywny status epistemiczny czy gwarancję, i to po 
prostu na mocy tego, że zostało utworzone w tych okolicznościach. Sugestia 

18	 Tamże, s. 478 [Tamże, s. 142–143].



Strona 169  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Quinna, o ile dobrze ją rozumiem, jest taka, że jeśli przekonanie uzyskuje gwa­
rancję w ten drugi sposób, tj. na mocy potraktowania go jako podstawowego 
w odpowiednich okolicznościach, to mogłoby nabyć równie dobrą gwarancję 
dzięki temu, że zostałoby uznane na ewidencjalnej podstawie sądów opisują­
cych doświadczenia zachodzące w tych okolicznościach. 

Ta sugestia jest prawdziwa tylko wtedy, gdy takie sądy jak (9) faktycznie stano­
wią dobry materiał dowodowy – dedukcyjny, indukcyjny lub abdukcyjny – na 
rzecz sądów takich jak (8). Ale czy tak rzeczywiście jest? Wątpię. Przeczą temu 
całe dzieje nowożytnej filozofii od Kartezjusza po Hume’a i Thomasa Reida. 
Reid miał – jak sądzę – rację, zgadzając się z Hume’em (tak jak go rozumiał), 
że przekonania typu (9) nie dostarczają znaczącego (niekolistego) materiału 
dowodowego na rzecz sądów w rodzaju (8); jeśli takie przekonania jak (8) 
uzyskują swoją gwarancję na mocy tego, że uznaje się je na ewidencjalnej 
podstawie sądów w rodzaju (9), to ich gwarancja jest co najwyżej znikoma. 
(To samo należy powiedzieć, twierdzi Reid, o sądach pamięciowych, sądach 
dotyczących stanów psychicznych innych osób, sądach akceptowanych na 
podstawie świadectwa itd.). Nader trudno pojąć, jak można skonstruować 
trafny argument – dedukcyjny, indukcyjny, abdukcyjny bądź jakikolwiek 
inny – przechodzący od przekonań doświadczeniowych takich jak (9) do są­
dów w rodzaju (8), które dotyczą istnienia takich przedmiotów materialnych 
jak stoły, domy czy konie. Jeśli jednak sądy doświadczeniowe nie dostarczają 
znaczącego materiału dowodowego dla takich sądów jak (8), wówczas jeśli taki 
sąd uznaje się na podstawie takich sądów doświadczeniowych (i nie posiada 
on innego źródła gwarancji czy pozytywnego statusu epistemicznego), to jego 
gwarancja będzie znikoma.

Nie wynika z tego jednak, jak zauważa dalej Reid, że takie sądy jak (8), po­
traktowane jako podstawowe, mają znikomy pozytywny status epistemiczny. 
Dlaczego, pyta on, mamy przyjąć, że tylko sądy doświadczeniowe są źródłem 



Strona 170  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

gwarancji czy pozytywnego statusu epistemicznego, a inne sądy, jeśli mają 
posiadać te cechy, muszą przejąć je od sądów doświadczeniowych w ten spo­
sób, że są uznane na ich podstawie? Argumentuje on dalej, że przekonania 
percepcyjne, przekonania pamięciowe, przekonania o stanach psychicznych 
innych osób (i jeszcze inne rodzaje przekonań) z reguły posiadają bardzo wy­
soką gwarancję, której nie uzyskują dzięki byciu uznanymi na ewidencjalnej 
podstawie sądów doświadczeniowych. Reid twierdzi, że pogląd, który przypi­
suje Hume’owi, głoszący, iż źródłem gwarancji są jedynie sądy samooczywiste 
i doświadczeniowe, jest po prostu wyrazem arbitralnej stronniczości 19. 

Na stanowisko Reida składają się dwie tezy. Po pierwsze, sądy, takie jak (8), 
uzyskują co najwyżej nikłą gwarancję dzięki uznaniu ich na ewidencjalnej 
podstawie sądów, takich jak (9), bo te ostatnie dostarczają znikomego mate­
riału dowodowego na ich rzecz. Po drugie, takie sądy jak (8), potraktowane 
jako podstawowe, z reguły posiadają znaczną gwarancję 20. Wynika z tego 
oczywiście, że sądy, takie jak (8), mogą mieć znacznie większą gwarancję czy 

19	 „Sceptyk pyta mnie: dlaczego uznajesz istnienie zewnętrznych przedmiotów, które postrze­
gasz? To przekonanie, mój panie, nie jest moim wytworem; pochodzi ono z mennicy natury; 
posiada jej obraz i podpis; i jeśli nie jest trafne, to nie z mojej winy. Przyjąłem je na mocy 
zaufania i bez podejrzeń. Rozum [tj. władza, za pomocą której dochodzi się do uznania są­
dów doświadczeniowych i sądów samooczywistych – A. P.], powiada sceptyk, jest jedynym 
sędzią prawdy, i powinieneś pozbyć się wszystkich opinii i przekonań, których podstawą 
nie jest rozum. Dlaczego, mój panie, miałbym wierzyć władzy rozumu bardziej niż władzy 
percepcji; obie władze pochodzą z tego samego warsztatu i wyszły spod ręki tego samego 
artysty; a jeśli włożył on w moje ręce jeden fałszywy wyrób, co miałoby go powstrzymać 
od włożenia drugiego?”. Zob. Inquiry into the Human Mind. On the Principles of Common 
Sense, VI, 20, w: tenże, Inquiry and Essays, R. E. Beanblossom i K. Lehrer (red.), Blooming­
ton: Hackett Publishing Company 1983. 

20	 Wydaje się, że najlepsze współczesne rozwinięcie pokrewnych zagadnień można znaleźć 
w dziełach Chisholma; zob. tenże, The Problem of the Criterion.



Strona 171  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

bardziej pozytywny status epistemiczny, gdy potraktuje się je jako podstawowe, 
niż mogłyby mieć, gdyby zostały uznane na podstawie sądów takich jak (9). 

Sądzę, że Reid ma rację; a skoro tak, Quinn jest w błędzie. Quinn ma co prawda 
pewien argument za tym, że (8) mógłby mieć taką samą gwarancję, gdyby uznać 
go na podstawie (9), co gdyby potraktować go jako podstawowy: „Ponieważ 
zgodnie z przyjętą hipotezą w tych warunkach moje doświadczenie wzrokowe 
z założenia wystarczy do nadania sądowi wyrażonemu przez (8) uzasadnienia 
określonego stopnia, to stopień uzasadnienia, jaki nadaje sądowi wyrażonemu 
przez (8) to doświadczenie, będzie w tych warunkach nie mniejszy, jeśli jest 
ono zapośredniczone przez sąd wyrażony przez (9), niż jeśli pozostaje ono 
niezapośredniczone” 21. Z jakiej jednak racji pojawia się tu słowo „ponieważ”? 
W danej sytuacji określony sąd jest dla mnie podstawowy w sposób właściwy; 
może być tak, że jest on dla mnie podstawowy w sposób właściwy częściowo 
dlatego, że w tej sytuacji jawi mi się w określony sposób. I tak tym, co stanowiło 
uzasadnienie dla uznania przeze mnie okresu warunkowego odpowiadającego 
modus ponens, jest, dajmy na to, posiadanie przeze mnie określonego rodzaju 
doświadczenia; a nie ulega wątpliwości, że modus ponens posiada dla mnie 
bardzo wysoką gwarancję. Nie wynika z tego jednak, że posiadanie przeze 
mnie tego rodzaju doświadczenia stanowi istotny materiał dowodowy dla mo-
dus ponens; to, że jawi mi się w określony sposób, jest co najwyżej znikomym 
materiałem dowodowym na rzecz prawdziwości modus ponens. Istnieją więc 
dwa zasadniczo różne sposoby, w jakie sąd może dla mnie nabyć gwarancję: 
z jednej strony, na mocy tego, że uznaję go w podstawowy sposób we właści­
wych okolicznościach (okolicznościach, w skład których być może wchodzi to, 
że jawi mi się w określony sposób), a z drugiej strony, na mocy bycia uznanym 
na ewidencjalnej podstawie przekonań o tym, jak mi się jawi. Te dwa sposoby 

21	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 478 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 143].



Strona 172  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

są całkowicie różne. Nie widzę powodu, by przypuszczać, że z konieczności 
dostarczają one gwarancji tego samego stopnia.

4. Intelektualne wyrobienie a wiara w Boga 
jako podstawowa

W Rozum a wiara w Boga zasugerowałem, że takie sądy jak

(5) Bóg przemawia do mnie,

(6) Bóg nie pochwala mojego uczynku

czy

(7) Bóg przebacza mi to, co zrobiłem 22,

są podstawowe w sposób właściwy przynajmniej dla niektórych osób wierzą­
cych w Boga; istnieją, jak zasugerowałem, niejednokrotnie zachodzące zespoły 
warunków, w których sądy takie są istotnie podstawowe w sposób właściwy. 
Mówiąc, że przekonania te są podstawowe w sposób właściwy, miałem na 
myśli to, co Quinn 23 nazywa wąską koncepcją relacji bycia podstawą: przyj­
mowałem, że osoba S akceptuje przekonanie A na podstawie przekonania B 

22	 Numeracja za artykułem Quinna.
23	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 482 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 

teizmu, s. 150].



Strona 173  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

tylko wtedy, gdy (z grubsza) S uznaje zarówno A, jak i B, oraz mogłaby (po 
namyśle) poprawnie twierdzić, że B jest częścią jej materiału dowodowego 
na rzecz A. Przekonanie S, że w pewnym argumencie przeciwko p tkwi błąd, 
nie będzie z reguły przekonaniem, na podstawie którego akceptuje ona p, i nie 
będzie częścią jej materiału dowodowego na rzecz p 24. 

Jest to ważne z następującego powodu. Argumentując, że wiara w Boga jest 
podstawowa w sposób właściwy, chciałem podważyć twierdzenie zwolennika 
ewidencjalizmu, że teista, który nie posiada materiału dowodowego na rzecz 
teizmu, jest w pewien sposób irracjonalny. Jednakże ewidencjalista krytykuje 
wiarę w Boga nie tylko z uwagi na brak odpowiedzi na argument ze zła i inne 
zarzuty wobec teizmu. Przyznaje on, że teista może z powodzeniem mieć od­
powiedź na te zarzuty; ale, jak powiada, dopóki teista nie posiada materiału 
dowodowego na rzecz istnienia Boga, jego wiara nie może być racjonalna. 
Zatem przy takim rozumieniu materiału dowodowego, jakie przyjmuje zwo­
lennik ewidencjalizmu, by posiadać materiał dowodowy na rzecz jakiegoś 
przekonania, nie wystarczy odeprzeć stawianych wobec niego zarzutów; trzeba 
również dysponować jakimś argumentem na rzecz tego przekonania czy jakąś 
pozytywną racją, by sądzić, że przekonanie to jest prawdziwe. Myślę, że ta 
koncepcja materiału dowodowego jest trafna, a w każdym razie jest ważna, 
ponieważ to nią posługuje się ewidencjalista, gdy twierdzi, że niepoparty 
materiałem dowodowym teizm jest irracjonalny. 

Według mnie sądy, takie jak (5)–(7), są więc podstawowe w sposób właściwy dla 
wielu osób, w tym nawet dla takich intelektualnie wyrobionych dorosłych jak 
ty i ja. Quinn jest innego zdania: „Dochodzę zatem do wniosku, że wielu, może 
większość, wyrobionych intelektualnie dorosłych teistów w naszym obszarze 

24	 Zob. A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith 
and Rationality, s. 84–85 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 116–117].



Strona 174  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

kulturowym rzadko, jeśli w ogóle kiedykolwiek, znajduje się w warunkach, 
które są odpowiednie do tego, by sądy w rodzaju (5)–(7) były dla nich podsta­
wowe w sposób właściwy” 25. Dlaczego? Myślę, że Quinn jest gotów przyznać, 
iż, po pierwsze, istnieją warunki, w których takie przekonania są dla kogoś 
podstawowe w sposób właściwy; w takich warunkach mogłoby się znaleźć 
dziecko wychowane przez wierzących rodziców albo osoba dorosła w kultu­
rze, w której sceptycy nie wypracowali takich domniemanych racji przeciwko 
wierze teistycznej, jakie są dziś w modzie. Jak powiada Quinn, problem, przed 
jakim stają wyrobieni intelektualnie dorośli w naszym obszarze kulturowym, 
polega na tym, że dostępnych jest wiele potencjalnych racji unieważniających 
wiarę teistyczną, i mamy mocne przesłanki, by uważać te racje za prawdziwe. 
Jednym z typów racji unieważniających dowolne przekonanie (typem, którym 
Quinn się zajmuje) jest sąd niezgodny z tym przekonaniem; Quinn przytacza

(12) Bóg nie istnieje

jako potencjalną rację unieważniającą teizm. Jak powiada, problem, przed 
jakim stają wyrobieni intelektualnie dorośli w naszym obszarze kulturowym, 
polega na tym, że podano wiele poważnych racji dla uznania (12).

Istnieją więc racje unieważniające wiarę teistyczną, a wobec racji unieważnia­
jących przekonanie, które w innym wypadku byłoby podstawowe w sposób 
właściwy, może ono utracić ten status. Dokładniej, według Quinna

należałoby powiedzieć, iż warunki są odpowiednie, by sądy w rodzaju (5)–(7) 

były dla mnie [...] podstawowe w sposób właściwy tylko wtedy, gdy (a) albo nie 

posiadam dostatecznie poważnej racji, by sądzić, że prawdziwa jest którakolwiek 

25	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 481 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 148].



Strona 175  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

z racji unieważniających te sądy, albo też mam jakieś takie racje, ale dla każdej 

z nich posiadam jeszcze lepszą rację, by sądzić, że wchodząca w grę racja unie­

ważniająca jest fałszywa, oraz (b) w żadnym z tych wypadków moja sytuacja nie 

jest wynikiem epistemicznego zaniedbania 26 (nazwijmy tę zasadę Q* – A. P.).

Quinn mówi następnie, że on sam nie znajduje się w tej szczęśliwej sytuacji, 
gdy chodzi o wiarę teistyczną; zna poważne racje, by sądzić, że (12) jest praw­
dziwy, i nie jest tak, iż dla każdej takiej racji posiada jeszcze lepszą rację, aby 
sądzić, że (12) jest fałszywy. Zatem (na mocy Q*) wiara w Boga nie jest dla 
niego podstawowa w sposób właściwy, i – jak podejrzewa – to samo dotyczy 
większości z nas.

Moje zdanie w tej kwestii jest zdecydowanie odmienne. Na początek musimy 
spytać, czym są te „bardzo poważne racje, by sądzić, że sąd wyrażony przez 
(12) jest prawdziwy” 27. Jak wyglądałyby przykłady takich poważnych racji 
na rzecz ateizmu? Quinn odpowiada: „[n]ietrywialne racje ateologiczne, od 
różnych form problemu zła po teorie naturalistyczne, w myśl których wiara 
w Boga to tylko złudzenie lub projekcja, są bowiem wszechobecnym, by nie 
powiedzieć natrętnym, składnikiem racjonalnej części naszego dziedzictwa 
kulturowego” 28. Te poważne racje za fałszywością teizmu to zatem ateologiczny 
argument ze zła oraz teorie, w myśl których wiara w Boga jest złudzeniem lub 
tylko projekcją; Quinn może mieć tu na myśli marksistowskie i freudowskie 
teorie wiary religijnej. 

Muszę od razu zaznaczyć, że marksistowskie i freudowskie teorie, do któ­
rych czyni on aluzję, w najmniejszym stopniu nie wydają się przemawiać za 

26	 Tamże, s. 483 [Tamże, s. 151].
27	 Tamże, s. 481 [Tamże, s. 147].
28	 Tamże [Tamże, s. 148].



Strona 176  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

uznaniem (12), za nieistnieniem Boga czy za odrzuceniem wiary w Boga. Naiw­
nych spekulacji Freuda na temat psychicznego źródła religii czy nieostrożnych 
twierdzeń Marksa o jej roli społecznej nie można sensownie potraktować jako 
argumentów czy racji na rzecz (12), tj. na rzecz nieistnienia Boga; potraktowane 
w ten sposób stanowią one (rzadko spotykane) podręcznikowe przykłady błędu 
genetycznego. Jeśli takie spekulacje i twierdzenia mają odegrać jakąś godną 
uwagi rolę, to raczej jako naturalistyczne wyjaśnienie popularności wiary 
religijnej lub jako próba zdyskredytowania wiary religijnej przez wyprowadze­
nie jej z podejrzanego źródła. To jednak, co oczywiste, nie stanowi materiału 
dowodowego na rzecz (12) czy racji, aby sądzić, że teizm jest fałszywy. Równie 
dobrze jako materiał dowodowy na rzecz istnienia Boga można by przytoczyć 
twierdzenie św. Pawła (Rz 1), że niezdolność do wiary w Boga jest wynikiem 
grzechu i buntu przeciw Bogu. Żadna z naturalistycznych teorii, w myśl których 
teizm jest złudzeniem czy tylko projekcją, wydaje mi się pozbawiona mocy 
jako argument czy materiał dowodowy na rzecz nieistnienia Boga – choć mogą 
zasługiwać na zainteresowanie z innych względów. 

Jedyną poważną racją, by uznać prawdziwość (12), pozostaje więc ateologiczny 
argument ze zła. Początkowo argument ten wydaje się znacznie mocniejszą 
racją przeciwko wierze teistycznej. Ale czy tak jest istotnie? Jeszcze do niedawna 
większość forsujących go „ateologów” twierdziła, że 

(10) Bóg istnieje oraz jest wszechwiedzący, wszechmocny i w pełni dobry,

jest logicznie nieuzgadnialny z 

(11) Istnieje 1013 turpów zła

(gdzie (11) jest po prostu wyrażeniem opisującym całe zło, jakie faktycznie 
zawiera nasz świat). Myślę, że obecnie ateologowie porzucili twierdzenie 



Strona 177  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

o nieuzgadnialności (10) i (11) – zresztą w pełni słusznie 29. Twierdzą nato­
miast, że (10) jest mało prawdopodobny czy nieprawdopodobny w świetle (11); 
Quinn (który oczywiście nie jest ateologiem) mówi: „To, co wiem, częściowo 
z doświadczenia, a częściowo na podstawie świadectw, na temat ilości i róż­
norodności pozamoralnego zła w świecie, w wysokim stopniu potwierdza dla 
mnie sąd wyrażony przez (12)” 30. Tylko czy to aby na pewno prawda? Czy to, 
co Quinn i my wszyscy wiemy na temat ilości i różnorodności pozamoralnego 
zła w świecie, w wysokim stopniu potwierdza nieistnienie Boga? Nie miejsce tu 
na omawianie tego trudnego i zawiłego problemu (trudnego i zawiłego przy­
najmniej częściowo ze względu na skomplikowany i mylący charakter pojęcia 
potwierdzania); jaki by ten problem nie był, uważam, że wcale nie potwierdza 
nieistnienia Boga. O ile wiem, żaden ateolog nie podał jak dotąd udanego czy 
zadowalającego opracowania probabilistycznej wersji ateologicznego argumentu 
ze zła; myślę, że istnieją dobre racje, by sądzić, że jest to niewykonalne 31. Dla­
tego jestem raczej skłonny wątpić, czy (11) „w wysokim stopniu podważa” (10) 
dla Quinna. Potrzebujemy tu co najmniej jakiegoś wyjaśnienia, jak (choćby 
w zarysie) ma wyglądać to podważenie. 

Zatem, po pierwsze, owe rzekomo poważne racje za odrzuceniem teizmu budzą 
spore wątpliwości. Po drugie, nawet jeśli przyznamy, że takie racje istnieją, 
nadal nie wynika z tego wniosek Quinna; Q* w swym obecnym kształcie jest 
bowiem wyraźnie fałszywa. Sugeruje ona, że jeśli mam poważne powody, 
aby sądzić, iż pewna racja unieważniająca jakiś sąd (na przykład jego nega­
cja) jest prawdziwa, to nie mogę w sposób poprawny przyjąć tego sądu jako 
podstawowego, o ile nie posiadam jeszcze mocniejszej racji, aby mniemać, że 

29	 Zob. na przykład rozdział IX mojej książki The Nature of Necessity.
30	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 481 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 

teizmu, s. 147–148].
31	 Zob. mój artykuł The Probabilistic Argument from Evil.



Strona 178  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

owa racja unieważniająca jest fałszywa. Co jednak oczywiste, podany wymóg 
jest zbyt mocny. Przypuśćmy, że jakiś ateolog przedstawia mi początkowo 
przekonujący argument za tym, iż (10) jest faktycznie wyjątkowo mało praw­
dopodobny czy nieprawdopodobny w świetle (11). Jeśli pojąłem ten argument, 
mogę mieć poważną rację, aby uznać rację unieważniającą wiarę teistyczną, 
mianowicie tę, że (10) jest wyjątkowo nieprawdopodobny w świetle (11). By 
jednak unieważnić tę potencjalną rację unieważniającą, nie muszę wiedzieć 
czy mieć bardzo dobrej racji przemawiającej za fałszywością tego, iż (10) jest 
nieprawdopodobny w świetle (11); wystarczy pokazać wadliwość argumentu 
ateologa (za twierdzeniem, iż (10) jest nieprawdopodobny w świetle (11)). Wy­
starczy wskazać błąd w tym argumencie, aby unieważnić potencjalną rację 
unieważniającą; nie trzeba przedstawiać dodatkowo argumentu za wnioskiem 
przeciwnym. Quinn uważa, że 

(12) Bóg nie istnieje,

jest potencjalną racją unieważniającą sądy (5)–(7); aby jednak unieważnić 
potencjalną rację unieważniającą, jakiej dostarcza dowolny argument na rzecz 
(12), nie potrzeba argumentu za istnieniem Boga. Oprócz racji unieważnia­
jących, które podważają argumenty, istnieją również racje unieważniające, 
które argumenty obalają 32. 

32	 Terminy te zawdzięczam Pollockowi. Rozróżnienie między podważającymi a obalającymi 
racjami unieważniającymi ma kapitalne znaczenie dla apologetyki. Jeśli racje unieważniające 
zagrażają statusowi wiary w Boga jako podstawowej, istnieją dwie możliwe odpowiedzi. Po 
pierwsze, istnieje apologetyka negatywna: próba odparcia argumentów przeciwko teizmowi 
(ateologicznego argumentu ze zła; tezy, że koncepcja Boga jest niespójna itd.). Po drugie, 
istnieje apologetyka pozytywna: próba opracowania argumentów za istnieniem Boga. Obie 
te dyscypliny są ważne; ale tylko pierwsza, co zrozumiałe, jest konieczna do unieważnienia 
racji unieważniających, o których mowa. 



Strona 179  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Pojawia się tu jeszcze inna, delikatniejsza kwestia. Quinn zdaje się rozumować 
w następujący sposób: przypuśćmy, że traktuję pewien sąd jako podstawowy, 
mam jednak poważny materiał dowodowy oparty na innych uznawanych 
przeze mnie rzeczach, który przemawia za jakąś racją unieważniającą ten sąd – 
powiedzmy, jakiś inny niezgodny z nim sąd. Wówczas (zgodnie z Q*) jestem 
irracjonalny, jeśli nadal akceptuję owo przekonanie, chyba że mam również 
dobry materiał dowodowy na rzecz fałszywości owej racji unieważniającej. Jeśli 
więc akceptuję sąd p, ale mam przekonanie lub wiedzę na temat czegoś, co 
stanowi mocny materiał dowodowy na rzecz pewnej racji q unieważniającej p, 
to w myśl Q*, jeśli akceptowanie przeze mnie p jako podstawowego nie ma stać 
się irracjonalne, muszę mieć jakąś rację, aby sądzić, że q jest fałszywa – rację, 
która jest mocniejsza niż racje przemawiające za tym, iż q jest prawdziwa.

Pytanie brzmi: czy sam p mógłby być moją racją dla uznania q za fałszywą? 
Czy też racją tą musi być jakiś sąd różny od p? Weźmy przykład. Aplikuję 
o stypendium do National Endowment for the Humanities. Piszę list do 
znajomego uczonego, próbując przekupić go, aby wystawił mi entuzjastyczną 
rekomendację. Ów, oburzony, odmawia i przesyła mój list do dyrektora insty­
tutu. W tajemniczych okolicznościach list znika z gabinetu dyrektora. Mam 
motyw i sposobność, aby go ukraść, wiadomo również, że dopuściłem się 
podobnych czynów w przeszłości. Ponadto wyjątkowo godny zaufania czło­
nek instytutu twierdzi, że widział mnie wchodzącego ukradkiem do gabinetu 
dyrektora mniej więcej w czasie, gdy list musiał zostać skradziony. Materiał 
dowodowy przeciwko mnie jest przytłaczający. Koledzy z pracy wypominają 
mi tak niegodne zachowanie i traktują mnie z wyraźną niechęcią. Faktycznie 
jednak nie ukradłem tego listu – owego popołudnia spacerowałem samotnie 
po lesie; co więcej, wyraźnie to pamiętam. Zatem uznaję w sposób podstawowy 

(13) Całe popołudnie byłem sam w lesie i nie ukradłem listu.



Strona 180  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Jednakże posiadam mocny materiał dowodowy na rzecz negacji (13). Mam 
bowiem ten sam materiał dowodowy, co pozostali, na rzecz tego, że byłem 
w gabinecie dyrektora i zabrałem list. Ponadto materiał ów jest wystarczający, 
aby przekonać o mojej winie kolegów z pracy (którzy są wyjątkowo bezstronni 
i początkowo życzliwie do mnie nastawieni). Na podstawie dostępnych im 
informacji są przekonani, że wziąłem ów list, a ja wiem wszystko to, co i oni.

Traktuję więc (13) jako podstawowy; mam jednak poważną rację, by uznać rację 
unieważniającą dla (13). Zgodnie z Q*, jeśli mam być w tej sytuacji racjonalny, 
muszę mieć jeszcze lepszą rację, aby uznać, że ta potencjalna racja jest fałszywa. 
Czy ją mam? Otóż jedyną racją, jaką mam, by potraktować ową potencjalną 
rację jako fałszywą, jest sam (13); nie mam żadnej niezależnej racji, aby tak 
sądzić. (Gwarancja, jaką mam dla (13), jest niepropozycjonalna; nie przysłu­
guje ona (13) na mocy uznania przeze mnie tego sądu na podstawie jakiegoś 
innego sądu, ponieważ nie uznaję (13) na podstawie żadnego innego sądu).

W tej sytuacji jest, jak sądzę, oczywiste, że postępuję w pełni racjonalnie, 
nadal uznając (13) jako podstawowy. W omawianej sytuacji pozytywny epi­
stemiczny status czy gwarancja, jaką ma dla mnie (13) (na mocy mojej pa­
mięci), jest bowiem większa niż ta, jakiej dostarcza jego potencjalnej racji 
unieważniającej materiał dowodowy, który dzielę z moimi kolegami z pracy. 
Moglibyśmy powiedzieć, że sam (13) unieważnia potencjalną rację unieważnia­
jącą; by być racjonalnym, nie potrzebuję żadnego innego unieważniacza racji 
unieważniającej. W tego rodzaju sytuacji sąd, taki jak (13), jest wewnętrznym 
unieważniaczem dla potencjalnej racji unieważniającej. Gdy podstawowe 
przekonanie p ma większą gwarancję niż potencjalna racja q unieważniają­
ca p, wówczas p jest wewnętrznym unieważniaczem dla q – wewnętrznym 
unieważniaczem dla racji unieważniającej, jak moglibyśmy powiedzieć. 
(Przekonanie r jest zewnętrznym unieważniaczem dla racji unieważniającej 
wtedy, gdy unieważnia rację unieważniającą q dla przekonania p różnego od r).



Strona 181  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

Moje pytanie brzmi zatem następująco: jak Quinn rozumie owe racje za 
uznaniem, że unieważniający sąd jest fałszywy? Domyślam się, że chodzi mu 
o takie rozumienie Q*, w którym racje te muszą być zewnętrznymi unieważ­
niaczami dla racji unieważniających; jeśli tak, to jego zasada jest, jak sądzę, 
jawnie fałszywa. Być może jednak należy ją odczytać jakoś tak:

Q** Jeśli uznajesz sąd p jako podstawowy i posiadasz rację, by uznać 
rację q unieważniającą p, to jeśli masz być racjonalny, nadal uznając  
p jako podstawowy, p musi mieć dla ciebie większą gwarancję niż q.

Nie jestem pewien, czy ta zasada jest poprawna, ale nie jestem również skłonny 
ją kwestionować. Jednakże kluczową sprawą, z której należy zdać sobie sprawę, 
jest to, że jeśli przekonanie p jest podstawowe w sposób właściwy w pewnych 
okolicznościach, to posiada ono w tych okolicznościach gwarancję czy pozy­
tywny status epistemiczny – gwarancję, której nie czerpie z bycia uznanym 
na ewidencjalnej podstawie innych sądów. (Z założenia przekonanie p nie jest 
uznawane na ewidencjalnej podstawie innych przekonań). Skuteczna racja 
unieważniająca p musi posiadać co najmniej taką samą gwarancję jak p. Zatem 
p może oprzeć się wyzwaniu, jakie stanowi dana racja unieważniająca, nawet 
pod nieobecność niezależnego materiału dowodowego, który służyłby albo 
do obalenia, albo do podważenia owej racji unieważniającej; może być tak, 
że do odparcia tego wyzwania wystarczy sama niepropozycjonalna gwarancja, 
jaką ma p (tak jak w powyższym przykładzie zaginionego listu). 

Jak wszystko to ma się do wiary teistycznej i rzekomych racji unieważniają­
cych wspomnianych przez Quinna? Otóż, jeśli istnieją okoliczności, w których 
wiara w Boga jest podstawowa w sposób właściwy, to w tych okolicznościach 
ma ona określony stopień gwarancji czy pozytywnego statusu epistemicznego. 
Przypuśćmy, że pojawia się potencjalna racja unieważniająca: ktoś twierdzi, 
że istnienie 1013 turpów zła czyni teizm nieprawdopodobnym albo że wiara 



Strona 182  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

teistyczna bierze się zwyczajnie z rozpowszechnionych wśród ludzi stanów 
neurotycznych. Powstają w tej sytuacji dwa pytania. Po pierwsze, jak niepro­
pozycjonalna gwarancja posiadana przez wiarę teistyczną ma się do gwarancji 
posiadanej przez domniemaną potencjalną rację unieważniającą? Mogłoby 
być tak, że twoje przekonanie, nawet jeśli przyjęte jako podstawowe, posiada 
większą gwarancję niż proponowana racja unieważniająca i w związku z tym 
stanowi wewnętrzny unieważniacz dla owej racji unieważniającej. Śmiem 
twierdzić, że gdy Bóg przemawiał do Mojżesza z gorejącego krzewu, prze­
konanie, iż mówi do niego Bóg, miało dla Mojżesza większą gwarancję niż 
ta, jakiej na rzecz negacji tego przekonania dostarczyłby wczesny freudysta, 
który przechadzając się w pobliżu, obwieściłby, że wiara w Boga jest jedynie 
kwestią neurotycznego myślenia życzeniowego. Po drugie, czy istnieją jakieś 
zewnętrzne unieważniacze dla tych racji unieważniających? Ktoś twierdzi, że 
istnienie 1013 turpów zła jest niespójne z istnieniem Boga; mogę jednak posiadać 
zewnętrzny unieważniacz tej potencjalnej racji unieważniającej. Nie musi on 
dowodzić, że sądy te w istocie są ze sobą spójne; jeśli widzę, że argument jest 
niepoprawny, to posiadam rację, która go unieważnia. Ale mogę ją posiadać 
nawet wówczas, gdy nie będąc znawcą w tych kwestiach, z wiarygodnego źródła 
dowiaduję się, że ktoś inny dowiódł niepoprawności tego argumentu; albo że 
znawcy uważają go za niepoprawny, albo że są oni równo podzieleni w kwe­
stii jego poprawności. Również wtedy mam lub mogę mieć unieważniacz dla 
potencjalnej racji unieważniającej, o której mowa, i mogę nadal akceptować 
wiarę teistyczną jako podstawową, nie popadając w irracjonalność. 

Konkludując: Quinn twierdzi, że dorośli wykształceni teiści w naszym obszarze 
kulturowym rzadko znajdują się w epistemicznych okolicznościach, w których 
wiara w Boga jest podstawowa w sposób właściwy; posiadają bowiem poważną 
rację, by sądzić, że któraś z potencjalnych racji unieważniających teizm jest 
prawdziwa, i nie mają w odniesieniu do każdej z nich jeszcze mocniejszej racji, 
by sądzić, że owa potencjalna racja unieważniająca jest fałszywa. Jednakże, po 



Strona 183  |  Alvin Plantinga  •  Podstawy teizmu: odpowiedź

pierwsze, nie jest konieczne, aby posiadali oni niezależną od ich wiary w Boga 
rację za fałszywością tych rzekomych racji unieważniających. Być może niepro­
pozycjonalna gwarancja posiadana przez twoją wiarę tiestyczną sama wystarczy 
do odparcia wyzwania, jakie stanowią owe rzekome racje unieważniające, tak 
że twoja wiara jest wewnętrznym unieważniaczem dla racji unieważniających. 
Po drugie, zewnętrzne unieważniacze owych rzekomych racji unieważniających 
nie muszą być materiałem dowodowym na rzecz fałszywości tych ostatnich; 
mogą je zamiast tego podważać; mogą, na przykład, obalać argumenty ate­
ologiczne. (W tej sprawie filozofowie chrześcijańscy mają z pewnością wiele 
do zaoferowania wspólnocie chrześcijańskiej). Moim skromnym zdaniem dla 
wielu teistów niepropozycjonalna gwarancja, jaką ma dla nich wiara w Boga, 
rzeczywiście jest większa niż gwarancja, jaką mają rzekome potencjalne racje 
unieważniające wiarę teistyczną – na przykład freudowskie czy marksistow­
skie teorie religii. Istnieją ponadto mocne zewnętrzne unieważniacze dla tego 
typu potencjalnych racji unieważniających teizm, jakie przytacza Quinn. Na 
przykład ateologiczny argument ze zła ma potężną siłę; istnieją jednak równie 
potężne unieważniacze tej potencjalnej racji unieważniającej. Skłaniam się 
więc ku poglądowi, że dla większości teistów – nawet dorosłych i intelektualnie 
wyrobionych – wiara w Boga jest podstawowa w sposób właściwy.



Philip L. Quinn

Podstawy teizmu  
raz jeszcze: odpowiedź 
Plantindze*

W ciągu minionych dwunastu lat Plantinga opublikował cykl godnych podzi­
wu artykułów. Przedstawia w nich swoje stanowisko na temat epistemologii 
religijnej, którą ze względu na jej kalwinistyczne inspiracje nazwano „episte­
mologią reformowaną” 1. Przed kilku laty podjąłem próbę krytyki twierdzeń 
i argumentów typowych dla epistemologii reformowanej. Krytyka ta spot­

*	 The Foundations of Theism. A Rejoinder to Plantinga, w: L. Zagzebski (red.), Rational Faith. 
Catholic Responses to Reformed Epistemology, Notre Dame, IN: University of Notre Dame 
Press 1993, s. 14–47. Przedruk w: P. L. Quinn, Essays in the Philosophy of Religion, C.B. Miller 
(red.), Oxford: Clarendon Press 2006, s. 139–162. 

1	 A. Plantinga, Is Belief in God Rational?, w: C. F. Delaney (red.), Rationality and Religious 
Belief, Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, s. 7–27; A. Plantinga, Is Belief in 
God Properly Basic?, „Noûs” 15 (1981), nr 1, s. 41–51; A. Plantinga, Rationality and Religious 
Belief; Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and Rationa-
lity [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga]; A. Plantinga, Coherentism and the Evidentialist 
Objection to Belief in God, w: R. Audi i W. J. Wainwright (red.), Rationality, Religious Belief, 

Alvin Plantinga, Philip L. Quinn, Racjonalność wiary w Boga, Lublin: Wydawnictwo Academicon 2023. DOI: 10.52097/acapress.9788367833042



Strona 185  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

kała się ze stanowczą odpowiedzią Plantingi 2. Przekonano mnie niedawno, 
że kontynuacja naszej dyskusji może przyczynić się do postępu w filozofii. 
Powróciłem więc do kwestii poruszonych przez Plantingę w jego odpowiedzi 
i przemyślałem je na nowo. Niniejsza replika jest wynikiem tego namysłu. 

Zanim przejdę do wspomnianych kwestii, określę granice tego, co mam nadzieję 
osiągnąć w niniejszym tekście. Po pierwsze, by esej ten zachował sensowne 
rozmiary, poprzestanę na czterech zagadnieniach, które Plantinga poruszył 
w swojej odpowiedzi na mój wcześniejszy artykuł. Wiele napisano już na temat 
epistemologii reformowanej i bez wątpienia wiele jeszcze się o niej napisze. 
Nie próbuję tu jednak omówić opublikowanych i nieopublikowanych prac 
innych filozofów, które zainspirowały moje poglądy na te tematy 3. Po drugie, 
nie próbuję zamknąć dyskusji, a jedynie posunąć ją do przodu o krok albo 
dwa. Nie wątpię, że Plantinga będzie mieć wiele do powiedzenia, jeśli uzna, 
że kontynuacja dyskusji poza punkt, w którym zakończę moje rozważania 
w obecnym artykule, przyniosłaby jakąś korzyść. Chciałbym zmniejszyć róż­
nicę zdań między nami, wskazując punkty, gdzie już teraz, jak sądzę, jesteśmy 
niemal zgodni, oraz te, w których przekonał mnie do zmiany zdania. Zamie­

and Moral Commitment, Ithaca, NY: Cornell University Press 1986, s. 109–138; A. Plantinga, 
Justification and Theism, „Faith and Philosophy” 4 (1987), nr 4, s. 403–426. 

2	 P. L. Quinn, In Search of the Foundations of Theism [Tenże, W poszukiwaniu podstaw teizmu]; 
A. Plantinga, The Foundations of Theism. A Reply [Tenże, Podstawy teizmu: odpowiedź].

3	 Muszę jednak odnotować te prace, które szczególnie mi pomogły: W. P. Alston, Plantinga’s 
Epistemology of Religious Belief, w: J. Tomberlin i P. van Inwagen (red.), Alvin Plantin-
ga, Dordrecht: D. Reidel 1985; R. Audi, Direct Justification, Evidential Dependence, and 
Theistic Belief, w: R. Audi, W. J. Wainwright (red.), Rationality, Religious Belief, and Moral 
Commitment, Ithaca, NY: Cornell University Press 1986; S. J. Wykstra, Toward a Sensible 
Evidentialism. On the Notion of ‘Needing Evidence’, w: W. L. Rowe i W. J. Wainwright (red.), 
Philosophy of Religion. Selected Readings, New York, NY: Harcourt Brace Jovanovitch 1989. 
Pomocne okazały się również nieopublikowane teksty Anthony’ego Kenny’ego, Normana 
Kretzmanna, Jamesa F. Senneta, Stephena J. Wykstry i Lindy Zagzebski. 



Strona 186  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

rzam również z większą precyzją omówić pozostałe rozbieżności, wyjaśniając, 
dlaczego nie przekonują mnie niektóre z jego argumentów, i przedstawiając 
moje zastrzeżenia wobec niektórych twierdzeń z jego odpowiedzi. 

Artykuł składa się z czterech części. W pierwszej omawiam partykularystyczną, 
quasi-indukcyjną metodę uzasadniania kryteriów epistemicznych, jaką zaleca 
Plantinga. W drugiej rozważam kwestię, czy za pomocą tej metody można 
uzasadnić kryterium podstawowości właściwej zaproponowane przez kla­
sycznego fundamentystę. Te części artykułu dotyczą zagadnień, co do których 
istnieją między nami poważne różnice zdań. Myślę jednak, że są szanse na ich 
zażegnanie. W trzeciej części badam, czy przekonania podstawowe w sposób 
właściwy można, bez straty w uzasadnieniu, oprzeć w sposób właściwy na in­
nych przekonaniach. W ostatniej części podejmuję stale powracające pytanie, 
czy wiara w Boga albo przekonania teistyczne, z których w samooczywisty 
sposób wynika istnienie Boga, mogą być lub są podstawowe w sposób właściwy 
dla wyrobionych intelektualnie dorosłych teistów w naszym obszarze kulturo­
wym. W tych dwóch ostatnich częściach artykułu podejmuję zagadnienia, co 
do których, w mojej opinii, różnimy się tak bardzo, że właściwie nie ma szans 
na wypracowanie rozwiązania zadowalającego obie strony. Ale nawet w tych 
kwestiach możemy, jak sądzę, osiągnąć postęp polegający na ich rozjaśnieniu.

1. Uzasadnianie kryteriów epistemicznych

Idąc za Chisholmem, Plantinga przyjmuje partykularystyczną i w szerokim 
rozumieniu indukcyjną metodę argumentacji na rzecz kryteriów epistemicz­
nych. W wypadku kryteriów podstawowości właściwej jego twierdzenie brzmi 
następująco: 



Strona 187  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Musimy zebrać przykłady przekonań i warunków, takich że owe przekonania 

są w sposób oczywisty podstawowe w sposób właściwy w tych warunkach, oraz 

przykłady przekonań i warunków, takich że owe przekonania w sposób oczywi­

sty nie są podstawowe w sposób właściwy w tych warunkach. Następnie należy 

sformułować hipotezy dotyczące koniecznych i wystarczających warunków pod­

stawowości właściwej i przetestować je na tych przykładach 4. 

Mamy więc wyjść od przykładów, które posłużą jako dane do indukcji. Przy­
kłady te można ująć jako podstawienia następujących dwóch schematów:

(1) Przekonanie, że p jest podstawowe w sposób właściwy w warunkach W 

oraz

(2) Przekonanie, że p nie jest podstawowe w sposób właściwy w warunkach W’.

Niech zbiór zebranych w ten sposób przykładów będzie zbiorem początkowym. 
Następnym krokiem jest sformułowanie hipotez podających konieczne, wystar­
czające lub konieczne i wystarczające warunki bycia podstawowym w sposób 
właściwy. Można je ująć jako podstawienia następujących trzech schematów:

(3) Przekonanie jest podstawowe w sposób właściwy tylko wtedy, gdy 
jest P,

(4) Przekonanie jest podstawowe w sposób właściwy wtedy, gdy jest Q,

oraz

4	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 76 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 103].



Strona 188  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

(5) Przekonanie jest podstawowe w sposób właściwy wtedy i tylko wtedy, 
gdy jest R.

Następnie mamy, według Plantingi, przetestować te hipotezy w świetle owych 
przykładów.

Oczywiście nie ma żadnej gwarancji, że zajdzie doskonała odpowiedniość 
między początkowymi hipotezami, jakie sformułujemy, a danymi ze zbioru 
początkowego. Zarówno nasze początkowe hipotezy, jak i przykłady z po­
czątkowego zbioru danych mogą podlegać rewizji. Jak zauważyłem, mogłoby 
się okazać, że zbiór początkowy sam jest niespójny lub w inny sposób nieko­
herentny, w którym to przypadku „[b]yć może dozwolone winno być zatem 
usuwanie danych ze zbioru początkowego […]” 5. Ujmując to ogólniej, jak 
zauważa Plantinga, zbiór początkowy „powin[ien] podlegać rewizji w świetle 
teorii i pod wpływem argumentów” 6. Krótko mówiąc, początkowy zbiór 
przykładów nie jest jakimś stałym punktem archimedesowym, który musi 
pozostać niezmienny w trakcie całego procesu wprowadzania zmian. 

Plantinga odnotowuje, że zastosowanie tej metody podlega jeszcze innym 
ograniczeniom. I tak „rozmaite ograniczenia nakładane na takie kryteria 
mogą w istocie być samooczywiste; co ważniejsze, istnieją ograniczenia teo­
retyczne wynikające z ogólnych poglądów filozoficznych danej osoby na temat 
natury ludzi” 7. Jedno z takich ograniczeń teoretycznych należy sformułować 
wyraźnie, ponieważ będzie ono istotne w dalszej dyskusji. To ograniczenie 

5	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 472 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 133].

6	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 76 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 104].

7	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 313 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 165]. 



Strona 189  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

ma zapewnić spójność naszych końcowych hipotez z przykładami w naszym 
końcowym zbiorze danych. Jeśli podstawienia (1) i (2), które znajdą się w końco­
wym zbiorze danych, są przekonaniami podstawowymi, to muszą co najmniej 
spełniać wszystkie konieczne warunki bycia podstawowym w sposób właści­
wy podane w podstawieniach (3) i (5) w hipotezach końcowych. A jeśli takie 
podstawienia (1) i (2) nie są przekonaniami podstawowymi, to w noetycznej 
strukturze badacza musi istnieć przejście od nich do innych przekonań, które 
są podstawowe i co najmniej spełniają wszystkie takie konieczne warunki bycia 
podstawowym w sposób właściwy.

Wiele jeszcze można byłoby powiedzieć o tej metodzie. Można by na przy­
kład rozważyć jej podobieństwa do procedury osiągania wąsko rozumianej 
refleksyjnej równowagi, dyskutowanej niedawno w epistemologii moralnej 8. 
Nie ma tu jednak na to miejsca. Pozwolę sobie jedynie zauważyć, że uważam, 
iż w obecnej postaci jest ona w pełni uprawnioną metodą formułowania i uza­
sadniania kryteriów epistemicznych. 

Uważam nawet, że za pomocą tej metody można skonstruować racjonal­
nie przekonujący argument na rzecz wniosku, iż przekonania teistyczne, 
z których w sposób samooczywisty wynika logicznie istnienie Boga, mogą 
być podstawowe w sposób właściwy. Wyobraźmy sobie osobę, która jest po­
czątkowo autentycznie w rozterce i nie ma pewności, czy takie przekonania 
teistyczne mogą być podstawowe w sposób właściwy. Ponieważ nie wyklucza 
ona takiej możliwości, skłonna jest uzależnić swoje stanowisko od wyniku 

8	 Zob. np. J. Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, MA: Harvard University Press 1971, 
s. 19–21, 48–51 [Teoria sprawiedliwości, przeł. M. Panufnik, J. Pasek, A. Romaniuk, przekład 
przejrzał i uzupełnił S. Szymański, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN 2009, s. 51–54, 
91–94]; N. Daniels, Wide Reflective Equilibrium and Theory Acceptance in Ethics, „Journal 
of Philosophy” 76 (1979), nr 5, s. 256–282.



Strona 190  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

dalszych badań. Nie jest dla niej oczywiste, że istnieją jakiekolwiek warunki, 
w których takie przekonania teistyczne są podstawowe w sposób właściwy, 
dlatego w swoim początkowym zbiorze przykładów nie umieszcza żadnego 
podstawienia (1), które wiązałoby się z wiarą teistyczną. Załóżmy, że te dwie 
rzeczy nie ulegają zmianie w trakcie dociekań oraz że dociekania te wieńczy 
sukces – końcowy zbiór danych nie zawiera podstawienia (1), które wiązałoby 
się z wiarą teistyczną, a wśród końcowych hipotez znajduje się podstawienie 
(4), przy czym spełnione są wszystkie odpowiednie wymogi stawiane temu 
procesowi. Nasz badacz zauważa teraz, że istnieją okoliczności, w których 
wiara teistyczna spełnia wystarczający warunek bycia podstawową w sposób 
właściwy, warunek określony przez podstawienie (4), które należy do jego 
hipotez końcowych. Na tej podstawie dochodzi on do wniosku, że wiara te­
istyczna jest w tych okolicznościach podstawowa w sposób właściwy. W tym 
punkcie jest on w stanie argumentować indukcyjnie na podstawie przykładów 
ze swego końcowego zbioru danych za kryterium podstawowości właściwej, 
a następnie na podstawie tego kryterium za wnioskiem, że pewne przekonania 
teistyczne są, a zatem mogą być, podstawowe w sposób właściwy. Ponieważ 
końcowy zbiór danych nie zawiera przekonań teistycznych, ów argument nie 
jest kolisty ani nie przesądza z góry sprawy. Nie widzę powodu, aby wykluczać, 
że taki argument byłby racjonalnie przekonujący dla naszego badacza. Zdał 
się on na wynik dociekań, które przyniosły odpowiednie rozstrzygnięcie. 

Żaden tego rodzaju argument nie pojawia się w tekstach Plantingi. Nie próbuje 
on faktycznie uzasadnić żadnych kryteriów podstawowości właściwej przez 
zastosowanie metody quasi-indukcyjnej; w istocie nie formułuje nawet żadnych 
hipotez na temat koniecznych i wystarczających warunków bycia podstawowym 
w sposób właściwy. Zamiast tego zakłada on, że reformowany epistemolog 
zaliczy podstawienia (1) związane z przekonaniami teistycznymi do swego 
początkowego zbioru danych. Czemu miałby tego nie zrobić? W końcu, jak 
stanowczo podkreśla Plantinga, 



Strona 191  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

[n]ie ma jednak powodu zakładać z góry, że wszyscy zgodzą się w kwestii przykła­

dów. Chrześcijanin przyjmie oczywiście, że wiara w Boga jest całkowicie stosowna 

i racjonalna; jeśli nie akceptuje tego przekonania na podstawie innych sądów, 

to słusznie dojdzie do wniosku, że jest ono dla niego podstawowe. Naśladowcy 

Russella i Madalyn Murray O’Hair mogą się z tym nie zgodzić; ale cóż z tego? 

Czy moje kryteria, bądź kryteria wspólnoty chrześcijańskiej, muszą być zgodne 

z ich przykładami? Bynajmniej. Wspólnota chrześcijańska odpowiada wobec jej 

zbioru przykładów, a nie ich 9.

W odpowiedzi stwierdziłem: „Kłopot oczywiście w tym, że każdy może zastoso­
wać ten wybieg. Mogą się nim posłużyć zwolennicy Mahometa, Buddy, a nawet 
wielebnego Moona” 10. Plantinga w swej replice zinterpretował te uwagi jako 
zarzut, że metoda jest wadliwa. Interpretacja ta nie jest do końca bezzasadna, 
ponieważ powiedziałem: „Pomimo szkicowości podany przez Plantingę opis 
pierwszego etapu procedury uzasadnienia kryteriów podstawowości właściwej 
jest na tyle szczegółowy, że widać, iż już na wstępie natrafia na przynajmniej 
jedną poważną trudność” 11.

Odpowiedź Plantingi na zarzut dotyczący wadliwości metody jest celna: 

To prawda, że jeśli ludzie wychodzą od odmiennych przekonań na temat tego, 

które sądy są podstawowe w sposób właściwy w rozmaitych okolicznościach, to, 

stosując zarysowaną przeze mnie metodę, mogą z łatwością dojść do odmiennych 

wniosków. Dlaczego jednak sądzić, że stanowi to wadę proponowanej metody? 

9	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 77 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 105].

10	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 473 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 135].

11	 Tamże [Tamże, s. 134].



Strona 192  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Gdyby tak było, wadą tą byłby obarczony również taki wzór poprawności jak 

rozumowanie dedukcyjne 12. 

Zgadzam się, że nienaganna metoda może przynieść różne wyniki zależnie 
od przyjętych danych początkowych. To nie ten aspekt procedury Plantingi 
wzbudził moje zastrzeżenia. On sam nieomalże wyraża moją wątpliwość 
w następującym fragmencie:

Toteż kryteria podstawowości właściwej uzyskane w ten partykularystyczny sposób 

mogą być nieprzydatne w sporach. Jeśli ty i ja zaczniemy od różnych przykła­

dów – jeśli mój zbiór przykładów obejmuje parę <P, W> (gdzie P jest, powiedzmy, 

wiarą w Boga, a W – pewnym warunkiem), a twój zbiór przykładów nie obejmuje 

<P, W> – wówczas z łatwością możemy dojść do odmiennych kryteriów podsta­

wowości właściwej. Ponadto nie mogę sensownie wykorzystać mojego kryterium, 

aby próbować przekonać cię, że P jest faktycznie podstawowe w sposób właściwy 

w W, ponieważ słusznie zwrócisz mi uwagę, iż podstawą mojego kryterium jest 

zbiór przykładów, które w twoim przeświadczeniu błędnie zawierają <P, W> 

jako przykład takiego przekonania i warunku, że to pierwsze jest podstawowe 

w sposób właściwy w tym drugim. Będziesz więc mieć pełne prawo twierdzić, że 

moje kryterium jest błędne, chociaż oczywiście możesz przyznać, iż biorąc pod 

uwagę mój zbiór przykładów, kierowałem się właściwą procedurą, dochodząc do 

tego kryterium. Oczywiście z tego samego względu nie możesz sensownie użyć 

swojego kryterium, by próbować przekonać mnie, że P faktycznie nie jest pod­

stawowe w sposób właściwy w W 13. 

12	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 303 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 167].
13	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 

Rationality, s. 77–78 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 105].



Strona 193  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Istnieją wszakże dwa stosunkowo różne powody, dla których mógłbym po­
stanowić wykluczyć parę <P, W> z mojego początkowego zbioru przykładów. 
Mógłbym być z góry przekonany, że jest to taki przykład przekonania i wa­
runku, iż przekonanie to nie jest podstawowe w sposób właściwy przy tym 
warunku. W takim razie doszedłbym, całkiem słusznie, do wniosku, że kry­
terium epistemologa reformowanego jest błędne. Byłoby więc ono polemicznie 
nieprzydatne w sporze ze mną. Ale podobnie jak opisany wcześniej znajdujący 
się w rozterce i pozbawiony pewności badacz mógłbym mieć początkowo wąt­
pliwości, że jest to przykład przekonania i warunku taki, iż owo przekonanie 
jest podstawowe w sposób właściwy przy tym warunku, a zarazem zachować 
gotowość do zmiany zdania. Gdyby tak było, to niekoniecznie doszedłbym 
do wniosku, że kryterium reformowanego epistemologa jest błędne; równie 
dobrze mógłbym uznać, że otwarta pozostaje kwestia, czy owo kryterium 
dałoby się w sposób właściwy oprzeć na innych przykładach. Sprzeciwiałbym 
się więc sposobowi, w jaki reformowany epistemolog stosuje metodę party­
kularystyczną, ponieważ uważam jego sposób postępowania za całkowicie 
nieprzydatny z filozoficznego punktu widzenia. W tym punkcie pozostaję, 
tak jak badacz z mojego przykładu, gotowy do zmiany zdania i uznania, że 
P jest podstawowe w sposób właściwy w W, o ile metoda partykularystycz­
na zostanie zastosowana w sposób, który dostarczy dobrego argumentu na 
rzecz tego wniosku. Na co reformowany epistemolog odpowiada, że sposób, 
w jaki on stosuje tę metodę, wymaga przyjęcia od początku dokładnie tego, 
na rzecz czego ja domagam się argumentu. Zatem od jego zastosowania tej 
metody mogę spodziewać się wyłącznie argumentu, który według mnie z góry 
przesądza sprawę. 

Plantinga zachęca wspólnotę chrześcijańską, aby była odpowiedzialna wobec 
własnego zbioru przykładów. Kłopot w tym, że nie wszyscy chrześcijanie, 
którzy zajmowali się tym zagadnieniem, zgadzają się z reformowanym epi­
stemologiem, że takie pary jak <P, W> należą do zbioru. Nie oznacza to, iż 



Strona 194  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

tacy chrześcijanie wykluczają możliwość zmiany zdania i przyjęcia, że wiara 
w Boga jest podstawowa w sposób właściwy. Niektórzy, jak badacz z mojego 
przykładu, z radością powitaliby argument na rzecz takiego wniosku, a nawet 
z chęcią zastosowaliby metodę partykularystyczną w sposób, który mógłby 
dostarczyć takiego argumentu. Jednak sposób wykorzystania metody par­
tykularystycznej przez reformowanego epistemologa raczej im nie pomoże, 
ponieważ wydaje się z góry i bez argumentacji zakładać, że wiara w Boga jest 
podstawowa w sposób właściwy.

Poza tym nawet gdyby przyjąć, że reformowany epistemolog pozostaje w ob­
rębie swoich praw epistemicznych, włączając do swego początkowego zbioru 
danych podstawienia (1) związane z przekonaniami teistycznymi, z których 
w samooczywisty sposób wynika istnienie Boga, nie zagwarantuje to jeszcze, 
że zastosowanie metody quasi-indukcyjnej ostatecznie dowiedzie słuszności 
twierdzenia, iż owe przekonania teistyczne są podstawowe w sposób właściwy 
w wyszczególnionych warunkach. Przypuśćmy, że reformowany epistemolog 
natrafia na hipotezę, będącą podstawieniem (3), która spełnia następujący 
warunek: (a) wszystkie nieteistyczne przekonania w początkowym zbiorze 
przykładów uważane za podstawowe w sposób właściwy, posiadają cechę, 
która zgodnie z tą hipotezą jest koniecznym warunkiem bycia podstawowym 
w sposób właściwy, (b) żadne z nieteistycznych przekonań należących do wyj­
ściowych przykładów uważanych za niepodstawowe w sposób właściwy, nie 
posiada cechy, która w myśl tej hipotezy jest koniecznym warunkiem bycia 
podstawowym w sposób właściwy; oraz (c) żadne z przekonań teistycznych 
należących do wyjściowych przykładów, zarówno tych, które uważane są za 
podstawowe w sposób właściwy, jak i tych, które nie są za takie uważane, nie 
posiada cechy, która w myśl tej hipotezy stanowi konieczny warunek bycia 
podstawowym w sposób właściwy. Nie sądzę, by taką możliwość dało się 
z góry wykluczyć. W istocie bycie podstawowym w sposób właściwy i bycie 
nieteistycznym jest trywialnie cechą wymaganego rodzaju. Jednak nawet jeśli 



Strona 195  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

nadamy temu założeniu bardziej interesujący charakter, rezygnując z odwoły­
wania się do takich trywialnych cech, wciąż nie wiem, jak wykluczyć rozważaną 
tu możliwość. Nie wiem też, jak z góry wykluczyć możliwość, że najprostszą 
rzeczą w takich okolicznościach byłoby zmodyfikowanie początkowego zbioru 
danych przez usunięcie z niego podstawień (1) związanych z przekonaniami 
teistycznymi. Oczywiście w takim wypadku dalsze dociekania mogłyby do­
prowadzić w końcu do takich kryteriów podstawowości właściwej, których nie 
spełnia żadne przekonanie teistyczne. To prawda, że w tym punkcie reformo­
wany epistemolog ma do dyspozycji jeszcze inną opcję: odrzucenie rozważanej 
hipotezy i dalsze poszukiwanie kryteriów podstawowości właściwej. Nie wiem 
jednak, jak w takim wypadku z góry wykluczyć możliwość, że dociekania te 
będą się ciągnąć w nieskończoność, nie prowadząc do niczego, co dorównałoby 
odrzuconej hipotezie. Nie wiem również, jak z góry wykluczyć możliwość, że 
podstawienia (1) związane z przekonaniami teistycznymi, które od początku 
należały do podstawowych przekonań reformowanego epistemologa i które 
z tego względu wchodzą w skład jego początkowego zbioru, same nie spełnią 
koniecznych warunków bycia podstawowym w sposób właściwy, określonych 
przez wszystkie pod innymi względami wiarygodne podstawienia (3) i (5), 
jakie zdoła on wypracować w trakcie poszukiwania hipotez.

Nie należy więc z góry zakładać, że gdy reformowany epistemolog przystąpi 
do dzieła i zastosuje metodę partykularystyczną, to z całą pewnością zdoła 
uzasadnić kryteria podstawowości właściwej, w świetle których przekonania 
teistyczne są podstawowe w sposób właściwy. Powodzenie tego przedsięwzięcia 
będzie można ocenić dopiero po jego zakończeniu.



Strona 196  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

2. Nowe spojrzenie na klasyczny 
fundamentyzm

W swoich tekstach dotyczących epistemologii reformowanej Plantinga nie 
skupia się na tym zagadnieniu. Zajmuje się głównie atakiem na kryterium 
podstawowości właściwej, jakie sformułowano w ramach klasycznego funda­
mentyzmu. Można je ująć następująco:

(6) Sąd p jest podstawowy we właściwy sposób dla osoby S wtedy i tylko 
wtedy, gdy p jest samooczywisty dla S, niepodważalny dla S lub oczy­
wisty dla zmysłów S 14. 

Ponieważ przekonania teistyczne, z których w samooczywisty sposób wynika 
istnienie Boga, nie są ani samooczywiste, ani niepodważalne, ani oczywiste 
dla zmysłów, nie będą podstawowe w sposób właściwy, jeśli kryterium to jest 
poprawne. Trzeba zatem owo kryterium podważyć, by oczyścić przedpole dla 
epistemologii reformowanej.

W swym ataku na klasyczny fundamentyzm Plantinga stara się przede wszyst­
kim wykazać, że jest on samoodniesieniowo niespójny lub przynajmniej istnieje 
duże ryzyko takiej niespójności. Do czego sprowadza się w tym wypadku zarzut 
samoodniesieniowej niespójności? Rozważmy, dla porównania, następującą 
propozycję kryterium prawdy:

14	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 59 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 77].



Strona 197  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

(7) Zdanie w języku polskim jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy 
zawiera mniej niż dziesięć polskich słów.

(7) jest zdaniem w języku polskim, które zawiera więcej niż dziesięć polskich 
słów. Jeśli więc założymy, że jest ono prawdziwe, to wynika z tego, że nie jest 
prawdziwe. Krótko mówiąc, (7) samo siebie obala. Pod tym względem (6) 
różni się jednak od (7). Zgadzam się z Plantingą, że (6) nie jest dla klasycznej 
fundamentystki ani samooczywiste, ani niepodważalne, ani oczywiste dla 
zmysłów. Jeśli więc założymy, że (6) jest prawdziwe, to wynika z tego, że nie 
jest ono dla niej podstawowe w sposób właściwy. To jednak nie wystarczy do 
obalenia (6) czy choćby do wykazania, że klasyczna fundamentystka postępuje 
irracjonalnie, akceptując je. Dotychczasowe ustalenia nie wykluczają bowiem, 
że (6) jest dla niej prawdziwe i racjonalnie akceptowalne, dzięki temu, iż jest 
w sposób właściwy oparte na przekonaniach, które są dla niej samooczywiste, 
niepodważalne lub oczywiste dla zmysłów. 

Po dopuszczeniu możliwości, że (6) jest w sposób właściwy oparte na przekona­
niach, które są dla klasycznej fundamentystki samooczywiste, niepodważalne 
lub oczywiste dla zmysłów, Plantinga twierdzi, że wydaje się to mało praw­
dopodobne 15. Może i tak. Nawet jednak jeśli przyjmiemy, że (6) początkowo 
nie jest dla klasycznej fundamentystki w sposób właściwy oparte na takich 
przekonaniach, bezstronność wymaga, abyśmy dali jej szansę zbadać, czy jej 
strukturę noetyczną można przekształcić w taki sposób, iż (6) zostanie w sposób 
właściwy oparte na przekonaniach, które spełniają warunki bycia podstawowym 
w sposób właściwy, jakie ono samo podaje. Oczywiście fundamentystka ma 
prawo posłużyć się opisaną wyżej metodą partykularystyczną, choć nie można 
z góry zagwarantować, że jej poprawne zastosowanie dostarczy indukcyjnego 
uzasadnienia (6). Tak jak w wypadku reformowanego epistemologa, tak też 

15	 Tamże, s. 62 [Tamże, s. 80–81].



Strona 198  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

w wypadku klasycznej fundamentystki powinniśmy poczekać, aż poznamy 
wyniki i dopiero wtedy ocenić powodzenie całego przedsięwzięcia.

Aby ułatwić klasycznej fundamentystce rozpoczęcie prac nad tym projektem, 
podsunąłem kilka przykładów, które mogłaby umieścić w swoim początkowym 
zbiorze danych 16. I tak wyobraziłem ją sobie rozważającą przekonanie, że jawi 
jej się czerwono w warunkach optymalnych dla doświadczenia wzrokowego, 
w którym jawi jej się czerwono. Moje twierdzenie było następujące: „Bez 
wątpienia może ona wiarygodnie powiedzieć, że jest dla niej samooczywiste, 
iż w tych warunkach owo przekonanie byłoby dla niej podstawowe w sposób 
właściwy” 17. Zasugerowałem więc, że następujące podstawienie (1) mogłoby 
wejść w skład jej początkowego zbioru danych:

(8) Przekonanie, że jawi mi się czerwono, jest podstawowe w sposób 
właściwy w warunkach optymalnych dla doświadczenia wzrokowego, 
w których jawi mi się czerwono.

Podobnie wyobraziłem ją sobie kontemplującą przekonanie, że Jowisz wyra­
ża dezaprobatę w warunkach optymalnych dla doświadczenia słuchowego, 
w których przeżywa ona jawienie się grzmotowo. Zasugerowałem więc, że 
następujące podstawienie (2) mogłoby również znaleźć się w jej początkowym 
zbiorze danych:

16	 Trzeba pamiętać, że potraktowałem te przykłady jako składowe eksperymentów myślowych 
o hipotetycznych sytuacjach. 

17	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 474 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 136].



Strona 199  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

(9) Przekonanie, że Jowisz wyraża dezaprobatę, nie jest podstawowe 
w sposób właściwy w warunkach optymalnych dla doświadczenia słu­
chowego, w których przeżywam jawienie się grzmotowo.

Zaproponowałem, aby klasyczna fundamentystka skonstruowała pokaźny 
i zróżnicowany zbiór danych, tworząc różne warianty podobnych ekspery­
mentów myślowych. 

W odpowiedzi Plantinga argumentuje, że propozycja ta nie jest w rzeczywistości 
obiecująca. Jeśli takie przekonania jak (8) i (9) są dla klasycznej fundamentystki 
przekonaniami podstawowymi, to – o ile mają być racjonalnie akceptowalne – 
muszą spełniać jej kryterium podstawowości właściwej. Nie ma wątpliwości, 
że żadne z nich dla nikogo nie jest niepodważalne ani oczywiste dla zmysłów. 
Czy mogłyby one być samooczywiste? Plantinga jest gotów przyjąć, przynaj­
mniej roboczo, że (8) może być samooczywiste, ale upiera się, że (9) takie nie 
jest. Argument przebiega następująco:

Jeśli jednak jest samooczywiste, że przekonanie to nie jest w tych okolicznościach 

podstawowe w sposób właściwy, to musi być samooczywiste, że osoba, które 

przyjęłaby je w tych okolicznościach, albo postąpiłaby wbrew jakiemuś episte­

micznemu obowiązkowi, albo popełniłaby jakiś błąd poznawczy lub ujawniła jakąś 

dysfunkcję. Wydaje mi się jednak całkiem jasne, że ani wzięte z osobna człony 

tej alternatywy, ani cała alternatywa nie mogłyby być dla nikogo samooczywiste. 

Oczywiste jest, że dana osoba nie musi postępować wbrew swym epistemicznym 

obowiązkom, akceptując sąd, o którym mowa. Może się wręcz okazać, że jest 

dla niej niemożliwe powstrzymać się od akceptacji sądu w sytuacji, w której go 

akceptuje; większość naszych przekonań nie znajduje się pod naszą bezpośrednią 

kontrolą. Jakim też sposobem mogłoby być po prostu samooczywiste, że akceptując 

taki sąd, dana osoba popełniłaby jakiś poznawczy błąd w funkcjonowaniu? Nie 

jest w samooczywisty sposób fałszywe, że istnieje ktoś taki, jak Jowisz; nie jest też 



Strona 200  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

w sposób samooczywisty fałszywe, że stworzył nas tak, że uświadamiamy sobie 

jego dezaprobatę, gdy przeżywamy jawienie się grzmotowo 18.

Argument ten przekonuje mnie, że (9) nie jest samooczywiste. 

Nie sądzę jednak, by wystarczyło to, aby wykazać, że po mojej propozycji nic 
już nie można sobie obiecywać. Jak Plantinga sam przyznaje, początkowy 
zbiór danych można modyfikować w odpowiedzi na zarzuty. W swoim na­
stępnym ruchu klasyczna fundamentystka powinna więc zmodyfikować (9) 
w taki sposób, by uchylić zarzut Plantingi, iż (9) nie jest samooczywiste. Oto 
rezultat jednej z takich modyfikacji:

(10) Przekonanie, że Jowisz wyraża dezaprobatę, nie jest podstawowe 
w sposób właściwy w warunkach optymalnych dla doświadczenia słucho­
wego, w których przeżywam jawienie się grzmotowo, i mogę powstrzymać 
się od przekonania, że Jowisz wyraża dezaprobatę.

Plantinga uważa za oczywiste, że ten, kto akceptuje omawiany sąd, nie musi 
sprzeniewierzać się swoim obowiązkom epistemicznym, ponieważ może nie 
być w stanie powstrzymać się od jego akceptacji. Zgodnie z zasadą, że po­
winność implikuje możliwość, nie łamie się żadnego obowiązku, akceptując 
ów sąd, jeśli niemożliwością jest go nie zaakceptować. Skoro jednak nie jest 
to niemożliwością w warunkach określonych przez (10), Plantinga nie dał 
nam żadnej racji, by uznać, że ktoś, kto akceptuje ów sąd w tych warunkach, 
musi sprzeniewierzać się swoim obowiązkom epistemicznym. Toteż argument 
Plantingi nie stanowi poważnego wyzwania dla twierdzenia, że (10) jest sa­
mooczywiste. Rzecz jasna mógłby on podać inny argument, który stanowiłby 
takie wyzwanie. Wówczas klasyczna fundamentystka mogłaby podjąć próbę 

18	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 301–302 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 164].



Strona 201  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

zmodyfikowania (10) w taki sposób, by uchylić owo wyzwanie, i nie widzę 
sposobu, by z góry zagwarantować, że nie zdoła tego uczynić. 

Załóżmy na przykład, że mógłbym urodzić się i wychować w starożytnym 
Rzymie, gdzie oddawanie czci Jowiszowi było na porządku dziennym. Przy 
tym założeniu przekonanie, że Jowisz wyraża dezaprobatę, mogłoby być dla 
mnie podstawowe w sposób właściwy w warunkach określonych w (10); gdy­
bym był rzymskim młodzieńcem, moja sytuacja byłaby zbliżona do sytuacji 
młodego chrześcijanina z przykładu Plantingi, dla którego wiara w Boga jest 
podstawowa w sposób właściwy. Oczywiście klasyczna fundamentystka mo­
głaby odrzucić to założenie z racji wskazanych przez Kripkego, twierdząc, że 
biologiczne pochodzenie należy do naszej istoty. Ale mogłaby też w odpowiedzi 
zmodyfikować (10), tak by zawierało dalsze warunki obok tych już wyszczegól­
nionych. Takie warunki obejmowałyby na przykład to, że żyję w społeczeństwie, 
w którym nie czci się Jowisza, a dzieci już w początkowych klasach na lekcjach 
poświęconych mitologii uczy się, iż bóstwa rzymskiego panteonu nie istnieją. 
Klasyczna fundamentystka ma wszak prawo odpowiadać na wyzwania pod 
adresem jej przykładów po kolei, w miarę jak się pojawiają, bądź to atakując 
ich założenia, bądź też poddając swój przykład kolejnym modyfikacjom.

Sądzę więc, że klasyczna fundamentystka może nadal twierdzić, iż (10) lub 
jakaś jego zmodyfikowana wersja, jest samooczywiste 19. Przypuśćmy, że tak 
twierdzi. Jeśli o mnie chodzi, uważam, że (10) nie jest samooczywiste, i wątpię, 

19	 Gdy mówię, że opcja ta pozostaje dla niej otwarta, nie wykluczam, iż wybierając ją, może 
być zmuszona pójść na całość. Sytuacja wydaje się tu analogiczna do przykładu omawianego 
przez Plantingę. Choć moje przekonanie pamięciowe, że dziś w południe zjadłem lunch, 
nie jest dla mnie ani samooczywiste, ani oczywiste dla zmysłów, ani niepodważalne, jest 
dla mnie podstawowe. Czy ten domniemany kontrprzykład przekona klasyczną funda­
mentystkę do porzucenia (6)? Według Plantingi może ona „pójść na całość i stwierdzić, że 
o ile rzeczywiście traktuję ów sąd jako podstawowy, o tyle faktycznie jestem irracjonalny”.  



Strona 202  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

że zostanę przekonany, iż którakolwiek z jego modyfikacji jest samooczywista; 
w tej sprawie podzielam stanowisko Plantingi. Jeśli racja leży po naszej stronie, 
klasyczna fundamentystka jest w błędzie. Nie posiadam jednak dowodu, że 
mamy rację. A jeśli racja leży po stronie klasycznej fundamentystki, wówczas 
to my się mylimy. Jest to tylko kolejny przypadek rozbieżności zdań co do 
przykładów, nieodbiegający zasadniczo od rozbieżności zdań między refor­
mowanym epistemologiem a kimś, kto jest całkowicie pewny, że przekonania 
teistyczne, z których w samooczywisty sposób wynika istnienie Boga, nie mogą 
być podstawowe w sposób właściwy. W wypadku obu sporów jedna ze stron 
się myli, ale w żadnym z nich nie jest oczywiste która.

Plantinga kwestionuje jeszcze inne podstawienie (1), które, jak przypuszcza, 
klasyczna fundamentystka może chcieć włączyć do swojego początkowego 
zbioru danych. Formułuje je następująco:

(11) Przekonanie, że 2 + 1 = 3, jest podstawowe w sposób właściwy 
w okolicznościach W 20.

Według Plantingi, jeśli klasyczna fundamentystka zakłada, iż (11) jest samo­
oczywiste, to

[…] musi też przyjąć, że jest samooczywiste, iż w tych okolicznościach jej aparat in­

telektualny czy poznawczy działa poprawnie, gdy wytwarza w niej takie przekona­

nia. Musiałoby więc być dla niej samooczywiste, że – na przykład – przyjęcie przez 

nią tych przekonań nie jest skutkiem działania kartezjańskiego złośliwego demona 21. 

Zob. A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith 
and Rationality, s. 60 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 78].

20	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 301 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 163].
21	 Tamże.



Strona 203  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Rzecz jasna, dla klasycznej fundamentystki nie jest samooczywiste, że nie 
zwodzi jej kartezjański złośliwy demon. Jednak tego, czy musiałoby to być dla 
niej samooczywiste czy nie, aby samooczywiste było dla niej (11), nie można 
rozstrzygnąć bez ustalenia okoliczności, o których mowa w (11). Przypuśćmy, 
że zostają one określone, jak następuje:

(12) Przekonanie, że 2 + 1 = 3, jest podstawowe w sposób właściwy 
w warunkach optymalnych dla uchwycenia prawd matematycznych, 
w których sąd ten pojmowany jest jasno i wyraźnie.

Ktoś, kogo zwodzi kartezjański demon, nie znajduje się w warunkach op­
tymalnych dla uchwycenia prawd matematycznych. Ale choć dla klasycznej 
fundamentystki nie jest samooczywiste, iż znajduje się faktycznie w takich 
warunkach, mogłoby, jak sądzę, być dla niej samooczywiste, że przekonanie, 
iż 2 + 1 = 3, byłoby podstawowe w sposób właściwy, gdyby znajdowała się 
w takich warunkach i pojmowała ów sąd jasno i wyraźnie. Uważam również, 
że mogłoby być dla niej samooczywiste, iż jej władze intelektualne i poznawcze 
funkcjonują właściwie, wytwarzając w niej to przekonanie, gdy znajduje się 
w okolicznościach określonych w (12). Inaczej mówiąc, jeśli (12) rozumie  
się hipotetycznie, a tak można je, jak sądzę, rozumieć, to argument Plantingi 
nie dowodzi, że dla klasycznej fundamentystki nie mogłoby ono być samo­
oczywiste.

Dochodzę więc do wniosku, że argumenty, które podał w swojej odpowiedzi 
Plantinga, nie dowodzą, iż klasyczna fundamentystka nie zdoła uzasadnić 
swojego kryterium podstawowości właściwej za pomocą metody partykula­
rystycznej. Jeśli Plantinga zgłosi zastrzeżenia do jej przykładów, będzie mogła 
na nie odpowiedzieć. Nie ma oczywiście gwarancji, że całe przedsięwzięcie 
zakończy się sukcesem. Muszę więc przyznać, że wykazałem się nadmiernym 



Strona 204  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

optymizmem, pisząc, iż po zgromadzeniu początkowego zbioru przykładów, 
klasyczna fundamentystka 

[…] jest w stanie twierdzić słusznie, że jej kryterium, choć samo nie jest podsta­

wowe w sposób właściwy, jest we właściwy sposób – zgodnie z tym, co Plantinga 

powiedział nam o odpowiednich procedurach uzasadniania kryteriów podstawo­

wości właściwej – oparte na przekonaniach, które są w świetle tegoż kryterium 

podstawowe w sposób właściwy 22. 

Widzę teraz, że klasyczna fundamentystka ma jeszcze sporo do zrobienia, 
zanim będzie mogła odpowiedzialnie wypowiedzieć takie twierdzenie. Musi 
obronić swoje przykłady przed zarzutami w rodzaju tych wysuniętych przez 
Plantingę lub zmodyfikować te przykłady pod naporem takich argumentów. 
I nie widzę sposobu, by z góry zagwarantować, że ostatecznie będzie w sta­
nie zebrać i obronić dostatecznie pokaźny i urozmaicony zbiór przykładów, 
aby uzasadnić swoje kryterium indukcyjnie; mogłoby się bowiem okazać, że 
w jej końcowym zbiorze będzie tak niewiele przykładów, iż słabe wsparcie 
indukcyjne, jakiego dostarczą one jej kryterium, nie wystarczy, by dać mu 
właściwą podstawę. Jednak reformowany epistemolog znajduje się w takim 
samym położeniu. On również ma wiele pracy przed sobą, zanim będzie mógł 
odpowiedzialnie wypowiedzieć takie twierdzenie; wszak nie sformułował 
jeszcze żadnych hipotez na temat koniecznych i wystarczających warunków 
bycia podstawowym w sposób właściwy. Nie można również z góry zagwa­
rantować, że uda mu się uzasadnić jego kryterium indukcyjnie, gdy już je 
sformułuje. Sądząc po tym, czego dotychczas dokonały obie strony sporu w 
kierunku faktycznego zastosowania metody partykularystycznej, powinniśmy 
dojść do wniosku, że żadna nie zrobiła jeszcze dość, by dać nam dobrą rację 

22	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 474 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 137].



Strona 205  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

dla przyjęcia jej kryterium podstawowości właściwej. Dlatego jestem zdania, 
że na razie nie mamy lepszej racji za przyjęciem kryteriów, zgodnie z którymi 
pewne przekonania w sposób samooczywisty pociągające logicznie istnienie 
Boga mogą być podstawowe w sposób właściwy, niż dla przyjęcia kryteriów, 
zgodnie z którymi żadne takie przekonania nie mogą być podstawowe w spo­
sób właściwy.

3. Uzasadnianie przekonań teistycznych

Dla Plantingi przekonania podstawowe w sposób właściwy nie są nieugrun­
towane. Po przeżyciu doświadczenia określonego rodzaju tworzę przekonanie

(13) Widzę przed sobą drzewo.

Moje doświadczenie, że jawi mi się drzewowo, odgrywa kluczową rolę w uza­
sadnieniu tego przekonania. Według Plantingi „fakt, że jawi mi się w ów 
charakterystyczny sposób (w połączeniu z innymi okolicznościami), daje mi 
prawo żywić omawiane przekonanie; dzięki temu przyjęcie przeze mnie tego 
przekonania jest uzasadnione” 23. Możemy powiedzieć, że to doświadczenie 
ugruntowuje moje uzasadnienie i, co za tym idzie, ugruntowuje samo to 
przekonanie. W pewnym znaczeniu przekonania podstawowe w sposób wła­

23	 Według Plantingi przekonanie jest uzasadnione dla osoby w danej chwili, „jeśli (a) akcep­
tując je wtedy, nie łamie żadnych obowiązków epistemicznych i pozostaje w obrębie swoich 
epistemicznych uprawnień, oraz (b) jej struktura noetyczna nie staje się wadliwa w wyniku 
jego akceptacji w owej chwili”. Zob. A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga 
i N. Wolterstorff (red.), Faith and Rationality, s. 79 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, 
s. 107–108].



Strona 206  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

ściwy nie są oparte na materiale dowodowym. Ponieważ są podstawowe, nie 
są oparte na innych przekonaniach, zatem nie wspiera ich doksastyczny czy 
propozycjonalny materiał dowodowy. Jednak w innym znaczeniu przekonania 
podstawowe w sposób właściwy są oparte na materiale dowodowym. Ponie­
waż są ugruntowane w doświadczeniu, wspierają je niepropozycjonalne dane 
doświadczenia. W wypadku przekonań percepcyjnych w rodzaju (13) owe 
dane doświadczenia określa się często jako dane własnych zmysłów. W myśl 
poglądu Plantingi podstawowe w sposób właściwy przekonania pamięciowe 
oraz przekonania przypisujące stany psychiczne innym osobom są w podobny 
sposób ugruntowane w doświadczeniu, a więc i je wspierają dane doświadczenia. 

Coś podobnego ma, jak się zdaje, miejsce w wypadku przekonań teistycznych, 
z których w samooczywisty sposób wynika istnienie Boga. Plantinga przyj­
muje, że istnieją warunki, w których podstawowe w sposób właściwy są takie 
przekonania jak:

(14) Bóg do mnie przemawia,

(15) Bóg nie pochwala mojego uczynku

czy

(16) Bóg wybacza mi mój postępek.

Podaje on częściowy opis takich warunków w następującym ustępie:

Podczas lektury Biblii można mieć głębokie poczucie, że przemawia do nas Bóg. 

Uczyniwszy coś, o czym wiem, że jest niegodne, niesłuszne czy nikczemne, mogę 

czuć się winny przed obliczem Boga i dojść do przekonania Bóg nie pochwala 



Strona 207  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

mojego uczynku. Po wyznaniu win i okazaniu skruchy mogę czuć, że wina została 

mi wybaczona i dojść do przekonania Bóg wybaczył mi to, co uczyniłem 24.

Wszystkie te warunki zawierają składnik doświadczeniowy i, istotnie, Plantinga 
mówi o badaniu ich fenomenologii. Dopuszczalne wydaje się więc przypisa­
nie mu założenia, że przekonania w rodzaju (14)–(16), kiedy mają charakter 
podstawowy w sposób właściwy, są ugruntowane w takich doświadczeniach, 
które łącznie z innymi okolicznościami uzasadniają ich akceptację. Jeśli tak 
jest, to doświadczenia, w których takie przekonania teistyczne są ugruntowane, 
dostarczają im niepropozycjonalnego wsparcia ewidencjalnego.

Zgodnie z argumentacją przedstawioną w poprzedniej części tego artykułu 
przypuszczenie Plantingi, że takie przekonania teistyczne są w owych okolicz­
nościach podstawowe w sposób właściwy, nie zostało dotąd potwierdzone za 
pomocą metody partykularystycznej. Jednak wydaje mi się ono samo w sobie 
prima facie sensowne. Jestem więc gotów na potrzeby argumentacji uznać je 
za takie i rozważyć konsekwencje przyjęcia go.

Plantinga i ja różnimy się dość wyraźnie w kwestii tego, jakie to konsekwencje. 
Przypuśćmy, że przekonanie wyrażone przez (13) jest dla mnie podstawowe 
w sposób właściwy w warunkach, które obejmują to, że jawi mi się drzewowo. 
Przy tym założeniu moje doświadczenie, że jawi mi się drzewowo, ugruntowuje 
to przekonanie, stanowiąc niepropozycjonalną daną na jego rzecz, i przeko­
nanie to jest dla mnie w tych warunkach uzasadnione. Załóżmy następnie, że 
w wyniku namysłu nad moim doświadczeniem tworzę przekonanie, którego 
wcześniej nie miałem:

(17) Jawi mi się drzewowo.

24	 Tamże, s. 80 [Tamże, s. 110].



Strona 208  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Przypuśćmy, że następnie modyfikuję moją strukturę noetyczną w taki sposób, 
iż podstawą (13) staje się (17). I wreszcie przyjmijmy, że nie zachodzą żadne 
inne zmiany w warunkach, w których (13) było dla mnie podstawowe w spo­
sób właściwy. (17) jest teraz dla mnie podstawowe w sposób właściwy. Moje 
doświadczenie, że jawi mi się drzewowo, ugruntowuje (17), stanowiąc niepro­
pozycjonalną daną na jego rzecz, i w tych okolicznościach (17) jest dla mnie 
uzasadnione. A co z (13)? Choć nie jest już dla mnie podstawowe, twierdzę, że 
jest teraz w sposób właściwy oparte na (17) i nie mniej uzasadnione niż wtedy, 
gdy było dla mnie podstawowe w sposób właściwy. Oto racja, którą w moim 
wcześniejszym artykule podałem na rzecz tego twierdzenia: 

Ponieważ zgodnie z przyjętą hipotezą w tych warunkach moje doświadczenie 

wzrokowe z założenia wystarczy do nadania sądowi wyrażonemu przez (13) 

uzasadnienia określonego stopnia, to stopień uzasadnienia, jaki nadaje sądowi 

wyrażonemu przez (13) to doświadczenie, będzie w tych warunkach nie mniejszy, 

jeśli jest ono zapośredniczone przez sąd wyrażony przez (17), niż jeśli pozostaje 

ono niezapośredniczone 25.

Po zacytowaniu fragmentu zawierającego to zdanie Plantinga zarzuca mi błąd. 
Jaka, pyta, jest racja dla „ponieważ” w cytowanym zdaniu? To pytanie suge­
ruje, że pragnie on zakwestionować twierdzenie, iż doświadczenie wzrokowe 
jest mocnym materiałem dowodowym, względnie, że w ogóle jest materiałem 
dowodowym na rzecz (13). Zarzut taki kryje się w jego dalszych słowach: 

25	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 478 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 143]. Zmieniam cyfry w tym i w niektórych następnych cytatach, aby zadbać o ich 
zgodność z systemem cyfrowym w obecnym artykule. Do tego, w moim wcześniejszym 
tekście użyłem innego przykładu. By nawiązać do Moore’a, mówiłem tam o widzeniu ręki 
i wrażeniu, że widzi się rękę.



Strona 209  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

I tak tym, co stanowiło uzasadnienie dla uznania przeze mnie okresu warun­

kowego odpowiadającego modus ponens, jest, dajmy na to, posiadanie przeze 

mnie określonego rodzaju doświadczenia; a nie ulega wątpliwości, że modus 

ponens posiada dla mnie bardzo znaczną gwarancję. Nie wynika z tego jednak, 

że posiadanie przeze mnie tego rodzaju doświadczenia stanowi istotny mate-

riał dowodowy dla modus ponens; to, że jawi mi się w określony sposób, jest co 

najwyżej znikomym materiałem dowodowym na rzecz prawdziwości modus  

ponens 26. 

Myślę, że to Plantinga myli się w tym punkcie. 

Może on mieć słuszność, gdy twierdzi, że doświadczenie nie dostarcza szczegól­
nego materiału dowodowego na rzecz prostych prawd logicznych. Może więc to, 
że jawi mi się w określony sposób, stanowi słaby lub żaden materiał dowodowy na 
rzecz okresu warunkowego odpowiadającego modus ponens. Nie wynika z tego, 
że doświadczenie wzrokowe nie dostarcza znaczącego materiału dowodowego 
na rzecz określonych prawd percepcyjnych. Innymi słowy, nie wynika z tego, że 
to, iż w określonych okolicznościach jawi mi się drzewowo, jest w tych okolicz­
nościach co najwyżej słabym materiałem dowodowym na rzecz (13). Poza tym, 
jeśli Plantinga słusznie twierdzi, że posiadanie przeze mnie określonego rodzaju 
doświadczenia jest w najlepszym razie słabym materiałem dowodowym na rzecz 
okresu warunkowego odpowiadającego modus ponens, to myli się, twierdząc, 
że moim uzasadnieniem dla uznania tego okresu warunkowego jest posiadanie 
owego rodzaju doświadczenia. Jeśli mimo wszystko zdobywam uzasadnienie dla 
uznania tego okresu warunkowego w okolicznościach, w których mam tego ro­
dzaju doświadczenie, to rolę uzasadnienia pełni nie owo doświadczenie, lecz coś 
innego, związanego z tymi okolicznościami. A jeśli tym, co daje mi uzasadnienie 
dla uznania tego okresu warunkowego, jest posiadanie przeze mnie określonego 

26	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 306 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 172–173].



Strona 210  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

rodzaju doświadczenia, to posiadanie przeze mnie tego rodzaju doświadczenia jest 
wystarczająco mocnym – a nie co najwyżej słabym – materiałem dowodowym 
uzasadniającym uznanie go przeze mnie. Tak w każdym razie mi się wydaje.

Odpowiedź Plantingi sugeruje inną linię argumentacji, która mogłaby się po­
wieść, nie prowadząc jednocześnie do odrzucenia truizmu, że doświadczenie 
zmysłowe jest dobrym materiałem dowodowym dla przekonań percepcyjnych. 
Ta linia argumentacji ma wykazać, że przekonania w rodzaju (17) nie są do­
brym materiałem dowodowym na rzecz przekonań w rodzaju (13), a nie że 
takie doświadczenia jak to, iż jawi mi się drzewowo, nie są dobrym materiałem 
dowodowym na rzecz przekonań w rodzaju (13). Według Plantingi cały rozwój 
filozofii nowożytnej, od Kartezjusza po Hume’a i Reida, pokazuje, iż Reid miał 
rację, „zgadzając się z Hume’em (tak jak go rozumiał), że przekonania takie jak 
(17) nie dostarczają znaczącego (niekolistego) materiału dowodowego na rzecz 
sądów w rodzaju (13) [...]” 27. Dlaczego jednak Plantinga uważa, że Reid miał 
w tej sprawie rację? Jedyna uwaga, która podsuwa tu jakąś odpowiedź, brzmi 
następująco: „Nader trudno pojąć, jak można skonstruować trafny argument – 
dedukcyjny, indukcyjny, abdukcyjny bądź jakikolwiek inny – przechodzący od 
przekonań doświadczeniowych takich jak (17) do sądów jak (13), które dotyczą 
istnienia takich przedmiotów materialnych jak stoły, domy czy konie” 28. Zga­
dzam się z tą uwagą. Ale jakie znaczenie ma ta trudność dla kwestii, czy (17) 
jest dobrym materiałem dowodowym dla (13)? Plantinga tego nie wyjaśnia.

27	 Tamże, s. 305 [Tamże, s. 170].
28	 Tamże [Tamże, s. 170–171]. Nawet jeśli (17) jest dobrym materiałem dowodowym na 

rzecz (13), to argument za (13), którego jedyną przesłanką jest (17), nie unieważni skutecznie 
humowskiego sceptycyzmu w kwestii zewnętrznego świata, a zatem brak mu będzie tego 
rodzaju celności, jaką Plantinga ma, jak przypuszczam, na myśli.



Strona 211  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

W tym punkcie mogę więc jedynie domniemywać, jak mógłby on rozwinąć 
swój argument. Być może powiedziałby coś takiego: 

(18) Twierdzenie (17) jest dobrym materiałem dowodowym na rzecz 
(13) tylko wtedy, gdy ktoś skonstruował trafny argument prowadzący 
od (17) do (13).

Gotów jestem przyznać, że nikt nie skonstruował takiego argumentu. Toteż 
gdybym zaakceptował (18), musiałbym dojść do wniosku, że (17) nie stanowi 
dobrego materiału dowodowego na rzecz (13). Ale jaka racja przemawia za 
(18)? Nie jest ono w oczywisty sposób prawdziwe. Jedyną racją, jaka przychodzi 
mi na myśl, jest to, że (18) wynika dedukcyjnie z pewnej ogólnej zasady, któ­
ra sama ma indukcyjne wsparcie w innych przykładach. Oto jedna z zasad, 
którym warto przyjrzeć się w tym kontekście:

(19) Dla wszystkich sądów p i q, p stanowi dobre świadectwo dla q tylko 
wtedy, gdy ktoś skonstruował trafny argument prowadzący od p do q.

Czy (19) jest akceptowalna?

Uważam, że nie. Wydaje mi się, że natrafia ona na kontrprzykłady. Przypuśćmy, 
że patrząc na moją grupę ćwiczeniową, zauważam niespokojnego studenta 
i tworzę następujące przekonanie:

(20) Ten student nie może usiedzieć na miejscu.

Tworzę również to przekonanie:

(21) Ten student czuje się nieswojo.



Strona 212  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Niezwykle trudno pojąć, jak można by skonstruować trafny argument prowa­
dzący od (20) do (21), co musi przyznać każdy czytelnik książki God and Other 
Minds Plantingi 29. Jeśli problem innych umysłów nie został dotąd rozwiązany – 
a sądzę, że nie został – to nikt jeszcze nie skonstruował takiego argumentu. 
(20) jest mimo to dobrym materiałem dowodowym na rzecz (21), a zatem 
(19) jest fałszywa. Wynika z tego, że formalnie poprawny dedukcyjny argument 
prowadzący od (19) do (18) jest mimo wszystko nietrafny. Nie dostarcza mi 
zatem racji, by zaakceptować (18). Ponieważ nie przychodzi mi na myśl żadna 
inna racja, by zaakceptować (18), dochodzę do wniosku, że pozostaję w obrębie 
moich praw epistemicznych, nie akceptując go. A ponieważ nie przychodzi mi 
na myśl lepszy sposób rozwinięcia argumentu Plantingi za tym, że (17) nie 
stanowi dobrego materiału dowodowego na rzecz (13), dochodzę również do 
wniosku, że mam epistemiczne prawo uznać, iż (17) stanowi dobry materiał 
dowodowy na rzecz (13). 

Co z tego wynika? Twierdzę, że jeśli (13) jest dla mnie podstawowe w sposób 
właściwy w warunkach, w których jawi mi się drzewowo, to w tych warun­
kach może ono również być właściwie oparte na (17) bez utraty uzasadnienia. 
Zgadzam się z Plantingą, iż moje twierdzenie jest prawdziwe tylko wtedy, gdy 
(17) stanowi dobry materiał dowodowy na rzecz (13), i argumentowałem, że 
mam epistemiczne prawo uznać tę konsekwencję mojego twierdzenia. Oczy­
wiście Plantinga może pozostawać w obrębie swoich praw epistemicznych, 
zaprzeczając temu, co ja uznaję, nawet jeśli nie podał jeszcze argumentu, który 
skłoniłby mnie do zmiany zdania. Jestem gotów przyznać, że pozostaje on 
w obrębie swoich praw, i wobec tego uważam, iż żaden z nas nie zaniedbuje 

29	 A. Plantinga, God and Other Minds. Nawet jeśli (20) jest dobrym materiałem dowodowym 
na rzecz (21), to argument za (21), którego jedyną przesłanką jest (20), nie obali skutecznie 
sceptycyzmu w kwestii innych umysłów i wobec tego nie rozwiąże filozoficznego problemu 
innych umysłów. 



Strona 213  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

swojego obowiązku epistemicznego, gdy różnimy się w kwestiach filozoficznych, 
które są wszak trudne i sporne. Naturalnie, jeden z nas się myli. On uważa, 
że ja, a ja wciąż uważam, że to on. 

Ta rozbieżność zdań przenosi się z przekonań percepcyjnych ugruntowanych 
w doświadczeniu zmysłowym na doświadczeniowo ugruntowane przeko­
nania teistyczne. Przypuśćmy, że zdecyduję się oprzeć (14) na następującym 
przekonaniu:

(22) Wydaje mi się, że Bóg do mnie przemawia.

Oto co powiedziałem na temat tego przypadku: 

Gdyby sąd wyrażony przez (14) był dla mnie pośrednio uzasadniony na mocy tego, 

że jest we właściwy sposób oparty na sądzie wyrażonym przez (22), to, zakładając, 

iż poza tym nic by się nie zmieniło, jego uzasadnienie nie byłoby ani lepsze, ani 

gorsze, niż gdyby był dla mnie podstawowy w sposób właściwy i uzasadniony dla 

mnie bezpośrednio przez bezpośrednie ugruntowanie w moim doświadczeniowym 

poczuciu, że Bóg do mnie przemawia 30.

Nie sądzę, by odpowiedź Plantingi dowodziła, że twierdzenie to jest nie do 
obrony. Bez wątpienia między mną a Plantingą istnieje różnica zdań w kwestii 
tego, czy (22) stanowi dobry materiał dowodowy na rzecz (14). Tak jak po­
przednio, wprawdzie jeden z nas się myli, ale z epistemicznego punktu widze­
nia żaden nie musi sprzeniewierzać się swoim obowiązkom czy zachowywać 
irracjonalnie. Obecnie nie widzę sposobu rozstrzygnięcia takich sporów ani 
szans na przybliżenie się do ich rozwiązania. 

30	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 478–479 [Tenże, W poszukiwaniu pod-
staw teizmu, s. 144].



Strona 214  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Na szczęście komentarz, którym zamierzam zamknąć tę część artykułu, 
nie wymaga rozstrzygnięcia naszych sporów na temat takich przykładów. 
Wzorem Plantingi nazwijmy „gwarancją” własność, której odpowiednia doza 
przekształca prawdziwe przekonanie w wiedzę. Gwarancja jest stopniowalna. 
Gdy przekonanie jest podstawowe w sposób właściwy, ma minimalny stopień 
gwarancji, ale nie musi wtedy posiadać najwyższego stopnia, jaki jest w stanie 
uzyskać, ani takiego stopnia, który przekształci je w wiedzę. W niektórych 
przypadkach przekonania mają zatem większą gwarancję, gdy są we właściwy 
sposób oparte na innych przekonaniach, niż gdy są podstawowe w sposób 
właściwy. Oto, jak sądzę, jeden z takich przypadków. Gdy byłem w ostatniej 
klasie szkoły średniej, starszy przyjaciel, który był wówczas na drugim roku 
studiów, powiedział mi, że istnieją nieskończone zbiory większe niż zbiór 
wszystkich liczb naturalnych, ale przekornie odmówił podania dowodu. Uwie­
rzyłem mu na słowo i utworzyłem przekonanie, że istnieją takie zbiory. Zna­
lazło się ono wśród moich przekonań podstawowych. Nie doszedłem do niego 
w wyniku następującego rozumowania: „Tony mówi, że istnieją nieskończone 
zbiory większe niż zbiór wszystkich liczb naturalnych, a zazwyczaj to, co mi 
mówi, jest prawdą; zatem prawdopodobnie rzeczywiście istnieją takie zbiory”. 
Przypuśćmy, że przekonanie to było wówczas – jak skłonny jestem sądzić – 
podstawowe w sposób właściwy, aczkolwiek nie stanowiło wiedzy. Później, na 
drugim roku studiów, zapoznałem się z przekątniowym argumentem Cantora, 
przestudiowałem go i zrozumiałem. W ten sposób oparłem moje przekonanie, 
że istnieją nieskończone zbiory większe niż zbiór wszystkich liczb naturalnych, 
na przesłankach tego argumentu. W rezultacie moje przekonanie, że istnieją 
takie zbiory, nabyło większą gwarancję, powiedziałbym, że na tyle dużą, by 
stać się wiedzą. 

Przypuśćmy, że istnieją warunki, w których przekonania teistyczne, z któ­
rych w sposób samooczywisty wynika istnienie Boga, mają, gdy są podstawowe 
w sposób właściwy, na tyle dużą gwarancję, iż są wiedzą. Ale istnieją również 



Strona 215  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

warunki, w których takie przekonania, gdy są podstawowe w sposób właściwy, 
nie mają dostatecznie dużej gwarancji, by być wiedzą. Gdybym początkowo 
znajdował się w warunkach tego drugiego rodzaju i odkrył dedukcyjny ar­
gument na rzecz istnienia Boga, którego przesłanki wchodzą w zakres mojej 
wiedzy i którego formalna poprawność jest dla mnie samooczywista, mógłbym 
poprawić epistemiczny status mojej wiary w Boga, opierając ją na przesłankach 
tego argumentu. Gdybym ją w ten sposób oparł, stałaby się wiedzą i miałaby 
większą gwarancję niż wtedy, gdy była podstawowa w sposób właściwy. Istnieje 
zatem szansa, że udane prace z zakresu teologii naturalnej mogłyby poprawić 
epistemiczny status wiary w Boga, także dla tych teistów, którzy i bez teologii 
naturalnej pozostają, jeśli Plantinga ma rację, w obrębie swoich praw episte­
micznych, żywiąc wiarę w Boga. Do tego, oczywiście, jak zauważa Plantinga, 
„teologia naturalna mogłaby pomóc komuś przejść od niewiary do wiary” 31. 

4. Unieważnianie przekonań teistycznych

Wyrobiony intelektualnie dorosły teista w naszym obszarze kulturowym to 
kategoria idealna, skonstruowana przeze mnie we wcześniejszym artykule, 
by pokazać wyraźniej pewne kwestie dotyczące unieważnialności przekonań 
teistycznych w rodzaju (14)–(16). W moim zamyśle taka osoba zna dobrze 
standardowe zarzuty wobec wiary w Boga. Do tych zarzutów należą rozmaite 
wersje problemu zła, a także tradycja wyjaśniania wiary teistycznej jako pro­
jekcji, przekazana nam przez Freuda i Émile’a Durkheima, a wywodząca się 
od Ludwiga Feuerbacha. Czy takie przekonania teistyczne jak (14)–(16) mogą 

31	 A. Plantinga, Reason and Belief in God, w: A. Plantinga i N. Wolterstorff (red.), Faith and 
Rationality, s. 73 [A. Plantinga, Rozum a wiara w Boga, s. 98].



Strona 216  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

być podstawowe w sposób właściwy dla wyrobionego intelektualnie dorosłego 
teisty w naszym obszarze kulturowym? A jeśli tak, to w jakich warunkach? 

Zaproponowana przeze mnie odpowiedź na to drugie pytanie miała postać 
następującej zasady:

(23) [W]arunki są odpowiednie, by sądy w rodzaju (14)–(16) były dla 
mnie, w wąskim sensie, podstawowe w sposób właściwy tylko wtedy, 
gdy (a) albo nie posiadam dostatecznie poważnej racji, by sądzić, że 
prawdziwa jest którakolwiek z racji unieważniających te sądy, albo też 
mam jakieś takie racje, ale dla każdej z nich posiadam jeszcze lepszą 
rację, by sądzić, że wchodząca w grę racja unieważniająca jest fałszywa, 
oraz (b) w żadnym z tych wypadków moja sytuacja nie jest wynikiem 
epistemicznego zaniedbania 32.

W swojej odpowiedzi Plantinga atakuje tę zasadę; jego zdaniem jest ona 
wyraźnie fałszywa i można to wykazać. Przypuśćmy, powiada, że ateolog 
przedstawia mi początkowo przekonujący argument, by sądzić, iż

(24) Bóg istnieje i jest wszechwiedzący, wszechmocny i całkowicie dobry,

jest skrajnie nieprawdopodobne w świetle

(25) Istnieje 1013 turpów zła.

Plantinga analizuje tę sytuację następująco: 

32	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 483 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 151].



Strona 217  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Jeśli pojąłem ten argument, mogę mieć poważną rację, aby uznać rację unieważ­

niającą wiarę teistyczną, mianowicie tę, że (24) jest wyjątkowo nieprawdopodobny 

w świetle (25). By jednak unieważnić tę potencjalną rację unieważniającą, nie 

muszę wiedzieć czy mieć bardzo dobrej racji, by sądzić, że jest fałszem, iż (24) 

jest nieprawdopodobny w świetle (25); wystarczy wykazać, że argument ateologa 

(za twierdzeniem, iż (24) jest nieprawdopodobny w świetle (25)) jest nieudany. 

Wystarczy wskazać błąd w tym argumencie, aby unieważnić potencjalną rację 

unieważniającą; nie trzeba przedstawiać ponadto argumentu na rzecz przeciw­

nego wniosku 33. 

Istnieją, jak przypomina nam Plantinga w terminologii zapożyczonej od 
Pollocka, dwa rodzaje unieważniaczy racji unieważniających – podważające 
oraz obalające.

Czy jednak dowodzi to, że (23) jest fałszywa? Nie sądzę. Przypuśćmy, że je­
dyną potencjalną racją unieważniającą wiarę teistyczną, z którą muszę sobie 
poradzić, jest 

(26), (24) jest skrajnie nieprawdopodobne w świetle (25),

załóżmy również, że jedyną racją, jaką mam na rzecz akceptacji (26), jest 
argument wysunięty przez ateologa. Przy tych założeniach, jeśli faktycznie 
wykażę, że argument ateologa jest nieudany, obalając go, wówczas nie mam 
żadnej dostatecznie poważnej racji, by sądzić, iż jakakolwiek potencjalna racja 
unieważniająca wiarę teistyczną jest prawdziwa – argument, o którym wiem, 
że jest nieudany, ponieważ sam go obaliłem, z pewnością nie dostarcza mi 
racji, by zaakceptować wynikający zeń wniosek. Zatem z (23) nie wynika, że 
gdy napotkam argument ateologa, wiara teistyczna przestanie być dla mnie 

33	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 309 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 180].



Strona 218  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

podstawowa w sposób właściwy, o ile nie mam dobrej racji, by uważać, iż 
(26) jest fałszywe. Nawet jeśli nie mam argumentu na rzecz negacji (26), mogę 
spełnić zarówno (b), jak i pierwszy człon (a) w następniku (23), pokazując w ten 
sposób, że argument ateologa jest nieudany. Dlatego nawet jeśli nie posiadam 
dobrej racji na rzecz fałszywości (26), (23) nie wyklucza, że wiara teistyczna 
jest dla mnie podstawowa w sposób właściwy, zarówno zanim został mi przed­
stawiony argument ateologa, jak i po tym, gdy go unieważniłem. Wydaje mi 
się, że Plantinga przeoczył fakt, iż choć argument ateologa stanowi poważną 
rację dla akceptacji racji unieważniającej wiarę teistyczną, o ile nie zostanie 
unieważniony, to nie stanowi poważnej racji dla akceptacji owej racji unieważ­
niającej, jeśli został skutecznie unieważniony. Dlatego nie jestem przekonany, 
że wysunięta przez Plantingę linia argumentacji dowodzi fałszywości (23). 

Nie przekonuje mnie też możliwość istnienia wewnętrznych unieważniaczy 
racji unieważniających, choć muszę przyznać, że ta możliwość nie przyszła 
mi na myśl, dopóki Plantinga nie zwrócił na nią mojej uwagi. Wewnętrzny 
unieważniacz racji unieważniającej to przekonanie podstawowe, które ma 
większą gwarancję niż niektóre z jego potencjalnych racji unieważniających. 
Przypuśćmy, że jedno z moich podstawowych przekonań teistycznych ma tak 
dużą gwarancję, iż pozostaje dla mnie podstawowe w sposób właściwy nawet 
po tym, jak nabyłem poważną rację, by sądzić, że jedna z jego potencjalnych 
racji unieważniających jest prawdziwa, ponieważ racja, którą nabyłem, choć 
poważna, daje owej racji unieważniającej mniejszą gwarancję, niż ma samo 
w sobie moje podstawowe przekonanie teistyczne. Przy tym założeniu spełniony 
jest poprzednik (23). Ale jeśli nie dopuszczam się epistemicznego zaniedbania, 
następnik (23) również jest prawdziwy, ponieważ spełniony jest drugi człon 
warunku (a). Choć mam poważną rację, aby sądzić, że potencjalna racja unie­
ważniająca moje podstawowe przekonanie teistyczne jest prawdziwa, mam 
również dla tejże racji, jedynej, jaką znam, jeszcze lepszą rację, mianowicie 
samo moje podstawowe przekonanie teistyczne, aby sądzić, że owa potencjalna 



Strona 219  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

racja unieważniająca jest fałszywa. Istnienie wewnętrznych unieważniaczy 
racji unieważniających falsyfikowałoby (23), gdyby odczytać (23) w taki spo­
sób, że moja racja, aby sądzić, iż owa racja unieważniająca jest fałszywa, musi 
być zewnętrznym unieważniaczem racji unieważniającej. Ponieważ jednak, 
jak przyznałem, nie byłem świadom rozróżnienia na zewnętrzne i wewnętrz­
ne unieważniacze racji unieważniających, gdy formułowałem (23), nie było 
z pewnością moim zamiarem, by tak rozumieć (23). Nie ma też powodu, by 
tak właśnie ją czytać. 

Czy jednak istnieje coś takiego jak wewnętrzne unieważniacze racji unieważ­
niających? Podany przez Plantingę przykład przekonuje mnie, że tak. List, 
który mógł mnie skompromitować, w tajemniczych okolicznościach znika 
z gabinetu dyrektora mojego instytutu. Miałem motyw, środki i sposobność, 
by go ukraść, a godny zaufania członek instytutu zeznaje, że widział mnie 
wchodzącego ukradkiem do gabinetu mniej więcej w czasie, gdy list ten mu­
siał zniknąć. Jest wiadome, że zdarzało mi się w przeszłości kraść. Te poszlaki 
przekonują moich bezstronnych kolegów, że jestem winny, ja dysponuję zaś 
tymi samymi poszlakami, co oni. Jednak w rzeczywistości spędziłem całe 
popołudnie, spacerując samotnie po lesie i wyraźnie pamiętam, że tak było. 
Do moich podstawowych przekonań należy:

(27) Byłem sam w lesie przez całe owo popołudnie i nie ukradłem listu.

Materiał dowodowy, który dzielę z moimi kolegami, dostarcza mi poważnej 
racji, aby uznać rację unieważniającą (27), ale gwarancja, jaką ma dla mnie 
(27) na mocy mojego wspomnienia, jest większa niż ta, jaką stanowi dla racji 
unieważniającej (27) ów materiał dowodowy. Zatem (27) jest wewnętrznym 
unieważniaczem racji unieważniającej. 



Strona 220  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Warto zauważyć, że siła perswazyjna tego przykładu zależy w istocie od tego, 
co możemy założyć o omawianym przypadku. Jedno założenie jest wyrażone 
wprost: mam wyraźne wspomnienie spaceru po lesie. Gdyby owo wspomnie­
nie nie było wyraźne, gwarancja, jaką (27) ma dla mnie na mocy mojego 
wspomnienia, mogłaby okazać się mniejsza niż ta, jakiej poszlaki, które dzielę 
z moimi kolegami, dostarczają racji unieważniającej (27). Istnieją jednak rów­
nież pewne niewypowiedziane założenia. I tak, dla przykładu, przypuszczam, 
że (27) nie miałoby dla mnie większej lub zgoła żadnej gwarancji, gdybym 
cierpiał na zaburzenia pamięci (czy choćby posiadał dostatecznie poważną 
rację, by sądzić, że na nie cierpię) i żadnej racji, aby uważać, że jest inaczej. 

Oczywiście z faktu, że pewne podstawowe przekonania pamięciowe są we­
wnętrznymi unieważniaczami racji unieważniających, nie wynika automatycz­
nie, iż podstawowe przekonania teistyczne są wewnętrznymi unieważniaczami. 
Mimo to jestem gotów przyjąć, że pewne przekonania teistyczne są, a przynaj­
mniej mogłyby być, wewnętrznymi unieważniaczami. Pokazuje to inny podany 
przez Plantingę przykład. Zauważa on, w moim odczuciu z niejaką surowością, 
że „gdy Bóg przemawiał do Mojżesza z gorejącego krzewu, przekonanie, iż mówi 
do niego Bóg, miało dla Mojżesza większą gwarancję niż ta, jakiej na rzecz 
jego negacji dostarczyłby wczesny freudysta, który przechadzając się w pobli­
żu, obwieściłby, że wiara w Boga jest jedynie kwestią neurotycznego myślenia 
życzeniowego” 34. Jednakże posiadanie doświadczenia, że jakiś głos przemawia 
do mnie z gorejącego krzewu, to nie to samo, co posiadanie silnego poczucia, 
że Bóg przemawia do mnie podczas lektury Biblii. Nawet jeśli pierwsze z tych 
doświadczeń jest częścią warunku, w którym (14) ma większą gwarancję dla 
Mojżesza niż ta, jakiej dostarczyłaby dla negacji (14) rzucona mimochodem 
propozycja wczesnego freudysty, nie wynika z tego, że to drugie doświadcze­
nie jest częścią warunku, w którym (14) ma dla współczesnego teisty większą 

34	 Tamże, s. 312 [Tamże, s. 184].



Strona 221  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

gwarancję, niż ta, której rezultaty współczesnych dociekań psychoanalitycz­
nych dostarczają dla negacji (14). Zatem z założenia, że (14) jest dla Mojżesza 
wewnętrznym unieważniaczem racji unieważniającej, nie wynika, iż jest ono 
także takim unieważniaczem dla intelektualnie wyrobionego dorosłego teisty 
w naszym kręgu kulturowym. Może tak być, ale nie musi. Biorąc to wszystko 
pod uwagę, gdy współcześni teiści podczas lektury Biblii dochodzą do przeko­
nania, że Bóg do nich przemawia, owo podstawowe przekonanie teistyczne ma 
dla nich mniejszą gwarancję niż przynajmniej niektóre z jego potencjalnych 
racji unieważniających, i wobec tego nie jest unieważniaczem wszystkich racji, 
które mogłyby owo przekonanie unieważnić. I może się okazać, że podstawo­
we przekonania teistyczne w rodzaju (14)–(16) w opisanych przez Plantingę 
okolicznościach, w których osoba wierząca czyta Biblię, odczuwa winę lub 
przebaczenie, nie posiadają dostatecznej gwarancji, aby unieważnić każdą po­
tencjalną rację unieważniającą teizm, a tylko te spośród nich, dla których osoba 
wierząca posiada stosunkowo mało poważne racje, by uważać je za prawdziwe.

Jeśli podstawowe przekonania teistyczne w rodzaju (14)–(16) nie mają w takich 
okolicznościach wystarczająco silnej gwarancji, aby mogły pełnić rolę we­
wnętrznych unieważniaczy wszystkich potencjalnych racji unieważniających 
teizm, z pomocą teiście może przyjść teologia naturalna. Przypuśćmy, że istnieje 
formalnie i materialnie poprawny argument dedukcyjny za istnieniem Boga. 
Jeśli teista przekona się, że jest on formalnie poprawny, pozna jego przesłan­
ki i oprze na nich wiarę w Boga, to owa wiara uzyska dlań znacznie większą 
gwarancję – niewykluczone, że większą niż wszystkie potencjalne racje ją 
unieważniające. To zatem kolejny sposób, w jaki teologia naturalna mogłaby 
poprawić epistemiczną sytuację teisty. Status teologii naturalnej może okazać 
się niebagatelny, nawet jeśli zgodzić się z reformowanym epistemologiem, iż 
wiara w Boga może być podstawowa w sposób właściwy w określonych szcze­
gólnych warunkach. 



Strona 222  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

To, czy podstawowe przekonania teistyczne w rodzaju (14)–(16) są wewnętrz­
nymi unieważniaczami racji unieważniających, zależy zarówno od tego, jak 
znaczną posiadają gwarancję, jak i od tego, jak znaczną gwarancję mają poten­
cjalne racje unieważniające wiarę teistyczną. Jak znaczną gwarancję posiadają 
podstawowe przekonania teistyczne? Trudno powiedzieć. Moim skromnym 
zdaniem, niewielką, nie licząc nadzwyczajnych okoliczności, jak te, w których 
przypuszczalnie znalazł się Mojżesz w podanym przez Plantingę przykładzie. 
Według mnie takie podstawowe przekonania teistyczne jak (14)–(16) posiadają 
tylko umiarkowaną gwarancję w warunkach, w których teista czyta Biblię, bądź 
odczuwa winę lub przebaczenie. Plantinga mówi: „Mogłoby być tak, że twoje 
przekonanie, nawet jeśli przyjęte jako podstawowe, posiada większą gwarancję 
niż proponowana racja unieważniająca i w związku z tym stanowi wewnętrz­
ny unieważniacz dla owej racji unieważniającej” 35. Istotnie mogłoby tak być 
nawet w odniesieniu do wszystkich proponowanych racji unieważniających, 
a nie tylko jednej z nich. Akceptuję to słabe twierdzenie modalne, ponieważ 
uważam, że potwierdza je przykład Mojżesza. Ale nikt nigdy nie przemówił 
do mnie z gorejącego krzewu. I śmiem twierdzić, że to samo dotyczy wielu 
współczesnych teistów. Oczywiście nawet jeśli słusznie uważam, że podsta­
wowe przekonania, takie jak (14)–(16), mają tylko umiarkowaną gwarancję 
w zwykłych warunkach, nadal byłyby one wewnętrznymi unieważniaczami 
racji unieważniających, gdyby potencjalnym racjom unieważniającym wiarę 
w Boga przysługiwała jeszcze mniejsza gwarancja. 

Jaką gwarancję mają potencjalne racje unieważniające wiarę teistyczną? Wiele 
należałoby powiedzieć na ten temat, ale tu mogę pozwolić sobie zaledwie na 
kilka uwag. Myślę, że zarówno ewidencjalny problem zła, jak i projekcyjne 
wyjaśnienia wiary teistycznej dostarczają poważnych racji za prawdziwością 
następującej racji unieważniającej wiarę teistyczną:

35	 Tamże, s. 312 [Tamże, s. 184].



Strona 223  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

(28) Bóg nie istnieje.

W odpowiedzi Plantinga argumentuje, że racje, jakich za odrzuceniem teizmu 
dostarczają ewidencjalny problem zła i wyjaśnienia projekcyjne, zasługują na 
sporą dozę sceptycyzmu. Jego argumenty mnie nie przekonują z powodów, 
które teraz pokrótce wyłożę. 

Oto co twierdzę na temat zła: „To, co wiem, częściowo z doświadczenia, a czę­
ściowo na podstawie świadectw, na temat ilości i różnorodności pozamoral­
nego zła w świecie, w wysokim stopniu potwierdza dla mnie sąd wyrażony 
przez (28)” 36. Należy pamiętać, że twierdzenie to jest spójne z tym, iż (28) zostało 
w dużej mierze podważone przez całkowity posiadany przeze mnie materiał 
dowodowy. Kontrargument Plantingi brzmi, jak następuje: „O ile wiem, żaden 
ateolog nie podał jak dotąd udanego czy zadowalającego opracowania czy 
rozwinięcia probabilistycznego ateologicznego argumentu ze zła; myślę, że 
istnieją dobre racje, by sądzić, że nie da się tego zrobić” 37. Ale nawet jeśli nie 
da się wykazać, że (28) jest wysoce prawdopodobne w świetle ilości i różnorod­
ności pozamoralnego zła we wszechświecie, nie wynika z tego, iż nie można 
wykazać, że to zło stanowi silne potwierdzenie (28) – chyba że założy się po­
nadto, iż konfirmację należy rozumieć probabilistycznie. Nie akceptuję tego 
dodatkowego założenia. Wydaje mi się, że porażka, jaką ponieśli filozofowie 
nauki wywodzący się z tradycji Carnapa, próbując opracować zadowalającą 
probabilistyczną teorię konfirmacji, daje mi wystarczającą rację, aby odrzucić 
wspomniane założenie. Ani przez chwilę nie wątpię, że w nauce twierdzenia 

36	 P. Quinn, In Search of the Foundations of Theism, s. 481 [Tenże, W poszukiwaniu podstaw 
teizmu, s. 147–148].

37	 A. Plantinga, The Foundations of Theism, s. 309 [Tenże, Podstawy teizmu, s. 179]. W przy­
pisie Plantinga odsyła czytelnika zainteresowanego poznaniem tych racji do A. Plantinga,  
The Probabilistic Argument from Evil.



Strona 224  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

obserwacyjne niekiedy potwierdzają hipotezy teoretyczne. Traktuję intuicyjnie 
zrozumiałe przypadki naukowej konfirmacji i dyskonfirmacji jako dane, na 
których należy testować filozoficzne ujęcia konfirmacji. W punkcie wyjścia 
takie dane mają, według mnie, pozytywny status epistemiczny, i wobec tego 
należy je odrzucić tylko wtedy, gdy są po temu dobre racje. Skłonny jestem 
sądzić, że twierdzenie, iż (28) jest w wysokim stopniu potwierdzone przez 
pozamoralne zło w świecie, również stanowi taką daną. 

Plantinga bardzo surowo ocenia teorię projekcji. Zbywa ją następującą uwa­
gą: „Naiwnych spekulacji Freuda na temat psychicznego źródła religii czy 
nieostrożnych twierdzeń Marksa o jej roli społecznej nie można sensownie 
potraktować jako argumentów czy racji na rzecz (28), tj. na rzecz nieistnienia 
Boga; potraktowane w ten sposób stanowią one (rzadko spotykane) podręcz­
nikowe przykłady błędu genetycznego” 38. Przyznaję, że w pismach Freuda 
można znaleźć podręcznikowe przykłady błędu genetycznego; z przyjemnością 
obserwuję, jak studenci odkrywają to w trakcie dyskusji nad Przyszłością pew-
nego złudzenia. Ale zinterpretowanie wkładu Freuda do naszego rozumienia 
religii jako wyłącznie jałowych spekulacji i kiepskiej argumentacji wydaje 
mi się skrajnie nieżyczliwe. Jego spuścizna jest, jak myślę, znacznie bogatsza, 
a sprawy dodatkowo się komplikują, gdy wziąć pod uwagę socjologiczne teorie 
projekcji w rodzaju durkheimowskiej. 

Myślę, że warto potraktować teorie projekcji dotyczące wiary religijnej jako 
pewien program badawczy w ramach nauk humanistycznych 39. Ów program 

38	 Tamże, s. 308 [Tamże, s. 177–178].
39	 W tym i następnym akapicie przywołuję idee pochodzące z: I. Lakatos, Falsification and the 

Methodology of Scientific Research Programmes, w: I. Lakatos i A. Musgrave (red.), Criticism 
and the Growth of Knowledge, Cambridge: Cambridge University Press 1970 [Falsyfikacja 
a metodologia naukowych programów badawczych, przeł. W. Sady, w: I. Lakatos, Pisma z filo-
zofii nauk empirycznych, Warszawa: PWN 1995, s. 3–169]. Ci, którzy wątpią w istnienie nauk 



Strona 225  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

nie wypracował i prawdopodobnie nie wypracuje teorii o mocy eksplanacyjnej 
dorównującej mechanice Isaaka Newtona, ale tego nie należy chyba oczeki­
wać od żadnych badań prowadzonych w ramach humanistyki. Idea, scalająca 
ten program badawczy, jest taka, że istnieje w nas mechanizm tworzenia 
i podtrzymywania przekonań, który polega między innymi na projekcji cech 
indywidualnych ludzi i społeczności na zewnątrz i postulowaniu bytów, które 
tak rzutowane cechy egzemplifikują. Istnienie postulowanych bytów ma nie 
odgrywać żadnej roli w wyjaśnianiu tworzenia czy utrzymywania przekonań 
o tych bytach. Rozmaite teorie składające się na ten program badawczy pró­
bują określić w szczegółach działanie mechanizmu projekcji; na ogół składają 
się one z hipotez na temat jego danych wejściowych i wyjściowych. Jeśli takie 
hipotezy są w stanie wyjaśnić przekonania religijne w wielu różnorodnych 
okolicznościach, nie pozostawiając więcej niewyjaśnionych anomalii niż inne 
dobre teorie, to można odwołać się do zasady oszczędności w rodzaju brzytwy 
Ockhama, by uzasadnić wniosek, że byty, których istnienie postuluje się w wy­
niku działania mechanizmu projekcji, nie istnieją, ponieważ są eksplanacyjnie 
zbędne. W takim stopniu, w jakim podobne hipotezy wyjaśniają przekonania 
religijne, ów wniosek, że Bóg nie istnieje, posiada gwarancję. Uważam, że takie 
hipotezy projekcji osiągnęły dotychczas realny, choć ograniczony, sukces w wy­
jaśnianiu przekonań religijnych niektórych typów, i sądzę, że ów sukces daje 
intelektualnie wyrobionemu dorosłemu teiście w naszym obszarze kulturowym 
poważną rację, aby uznać (28) za prawdziwe. 

humanistycznych, mogliby, jak sądzę, przełożyć to, co mówię o programach badawczych, 
na to, co w swoich nowszych publikacjach Alasdair MacIntyre mówi o tradycjach dociekań. 
Zob. Tenże, Whose Justices? Which Rationality, Notre Dame, IN: University of Notre Dame 
Press 1988 [Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność?, przeł. A. Chmielewski i in., Warszawa: 
Wydawnictwo Akademickie i Profesjonalne 2007] oraz Three Rival Versions of Moral Enquiry, 
Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press 1990 [Trzy antagonistyczne wersje dociekań 
moralnych, przeł. M. Filipczuk i in., Warszawa: Wydawnictwo Akademickie i Profesjonalne 
2009].



Strona 226  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

To kolejny punkt, w którym teologia naturalna mogłaby okazać się pomocna. 
Przypuśćmy, że teolog naturalny przedstawił nam abdukcyjny argument za 
istnieniem Boga, zgodnie z którym działanie boskie jest najlepszym wyjaśnie­
niem wielu różnych zjawisk, między innymi przekonań teistycznych. Sukcesy 
programu badawczego zwolennika teorii projekcji podważyłyby w pewnym 
stopniu ten argument, ale pozostawiłyby nietkniętym twierdzenie, że działanie 
Boga jest najlepszym wyjaśnieniem zjawisk innych niż przekonania teistyczne. 
Choć osłabiłoby to argument abdukcyjny, mógłby on zachować dość mocy, by 
dostarczyć znacznej gwarancji przekonaniu o istnieniu Boga. Teiści mogliby 
z pełnym spokojem zaakceptować sukcesy teorii projekcyjnych, traktując 
mechanizmy projekcyjne odkryte przez nauki humanistyczne jako przyczyny 
wtórne, ustanowione przez Boga dla wywołania wiary. 

Oczywiście program badawczy zwolenników teorii projekcji jest podatny na 
krytykę ze strony naukowców i filozofów nauki, podobnie jak inne naukowe 
programy badawcze. Na przykład można by argumentować, że choć program 
ten był nowatorski na początku XX wieku, gdy rozwijali go Freud i Durkheim, 
w ostatnich czasach uległ degeneracji i należy go porzucić. Lub też że hipotezy 
projekcji wyjaśniają jedynie „prymitywne” czy „patologiczne” przekonania 
religijne, a najlepsze wyjaśnienie przekonań religijnych posiadanych przez 
dojrzałych teistów będzie związane z prawdziwością teizmu i istnieniem Boga. 
Osobiście jestem skłonny przyjąć, że argument za wnioskiem, iż prawdziwość 
teizmu stanowi część najlepszego wyjaśnienia wiary teistycznej, mógłby okazać 
się ostatecznie najlepszą odpowiedzią teistów na teorie projekcji. Myślę jednak, 
że błędem jest bagatelizowanie eksplanacyjnych sukcesów teorii projekcyjnych 
oraz gwarancji, jakiej dostarczają potencjalnej racji unieważniającej wiarę 
teistyczną, takiej jak (28). Odrzucenie prac zwolenników teorii projekcji jako 
połączenia jałowych spekulacji i kiepskiej argumentacji nie oddaje sprawied­
liwości ich rzeczywistym osiągnięciom. 



Strona 227  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Uważam więc, że racje unieważniające wiarę teistyczną mają znaczną gwa­
rancję. Wydaje mi się, że jest ona na tyle znaczna, by sprawić, iż dla wyro­
bionego intelektualnie dorosłego teisty w naszym obszarze kulturowym takie 
przekonania teistyczne jak (14)–(16) nie są wewnętrznymi unieważniaczami 
racji unieważniających, chyba że ów teista znajduje się w tak niezwykłych 
okolicznościach jak te, które zachodzą w podanym przez Plantingę przykładzie 
Mojżesza. Jeśli ów teista nie znajduje się w takich okolicznościach, to przekona­
nia teistyczne w rodzaju (14)–(16) będą podstawowe w sposób właściwy tylko 
wtedy, gdy posiada zewnętrzne unieważniacze takich racji unieważniających 
teizm jak (28). 

Dla uproszczenia przywoływałem dotąd w dyskusji wyidealizowaną postać 
wyrobionego intelektualnie dorosłego teisty w naszym kręgu kulturowym. 
Jakie zastosowanie mają moje wnioski w odniesieniu do rzeczywistych doro­
słych teistów? Rozważając to pytanie, chciałbym zachować większą ostrożność 
niż w moim poprzednim artykule. Odpowiedź na to pytanie jest siłą rzeczy 
spekulatywna, jeśli nie korzysta z empirycznej wiedzy o przekonaniach do­
rosłych teistów. 

Wyobraźmy sobie duży projekt badawczy, którego pierwsza faza ma ustalić, 
jak wielu dorosłych teistów w Stanach Zjednoczonych ma wśród swoich prze­
konań podstawowych takie sądy, jak te wyrażone przez (14)–(16), a zarazem 
posiada dokładną wiedzę na temat pozamoralnego zła oraz projekcyjnych teorii 
wiary religijnej. Następna faza projektu ma zebrać więcej informacji o tych 
ludziach i na tej podstawie podzielić ich na trzy grupy. W pierwszej znajdą 
się ludzie w warunkach, w których ich podstawowe przekonania teistyczne 
są wewnętrznymi unieważniaczami dla tych racji unieważniających teizm, 
których gwarancja bierze się z tego, co wiedzą o pozamoralnym złu i teoriach 
projekcji. W drugiej grupie znajdą się ludzie, którzy posiadają zewnętrzne 
unieważniacze dla takich racji unieważniających teizm. Każdy, kto spełnia 



Strona 228  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

oba te warunki, zostanie arbitralnie przypisany do pierwszej grupy. Ci, którzy 
nie spełniają żadnego warunku, zostaną umieszczeni w trzeciej grupie; są to 
ludzie, których podstawowe przekonania teistyczne nie są podstawowe w sposób 
właściwy i którzy są w pewnym stopniu irracjonalni. Przy określaniu składu 
drugiej grupy należy zastosować szerokie wspólnotowe ujęcie tego, na czym 
polega posiadanie wymaganego unieważniacza racji unieważniającej. Nie jest 
wymagana dokładna wiedza o tym, jak rozwiązać ewidencjalny problem zła 
czy odpowiedzieć w imieniu teizmu zwolennikom teorii projekcji. Wystar­
czy przyjęcie, na podstawie autorytetu rzetelnego informatora, że eksperci 
uzgodnili stanowisko w tych sprawach. Kłopot polega oczywiście na tym, iż, 
jak dobrze wiadomo, obecnie takiego uzgodnionego stanowiska ekspertów 
nie ma, i wobec tego świadectwo nie mogłoby pochodzić od wiarygodnego  
informatora. 

Nieroztropne wydaje mi się szacowanie przed przeprowadzeniem tego hipo­
tetycznego badania wielkości każdej z tych trzech grup. Biorąc jednak pod 
uwagę jego poglądy, przypuszczam, że Plantinga przewidywałby, iż bardzo 
duży procent ludzi znajdzie się w pierwszej i drugiej grupie, a tylko nieliczni 
w trzeciej. Jest więc zrozumiałe, że nie przypisywałby on większego znaczenia 
losom teologii naturalnej, ponieważ niewielu ludzi potrzebuje jej, by uchronić 
ich wiarę teistyczną przed irracjonalnością. Biorąc natomiast pod uwagę moje 
poglądy, jestem skłonny przewidywać, że trzecia grupa okaże się całkiem 
spora. Dlatego uważam, że bardzo wiele zależy od losu teologii naturalnej. 
Wydaje mi się, że wielu ludzi potrzebuje jej, albo przynajmniej zapewnień, że 
eksperci odpowiedniej wspólnoty dysponują taką teologią, jeśli ich przeko­
nania teistyczne mają uniknąć irracjonalności. Mam przeczucie, że to w tej 
kwestii Plantinga i ja najbardziej się różnimy, i wydaje mi się, że szanse na 
porozumienie są nikłe.



Strona 229  |  Philip L. Quinn  •  Podstawy teizmu raz jeszcze: odpowiedź Plantindze 

Chcę jednak na zakończenie oddać hołd dokonaniom Plantingi. Myślę, że 
udało mu się wyrazić pogląd na temat wiary teistycznej, który – choć może 
w zalążku jest obecny w kalwińskiej tradycji teologicznej – nie został nigdy 
poważnie rozważony przez analitycznych filozofów religii. Uważam też, iż 
opracował go na tyle, by pokazać, że istnieje realna szansa na przekształcenie 
go w liczącą się epistemologię religii. Póki co nie dowiódł on jednak, moim 
zdaniem, że pogląd ów jest lepszy od alternatyw, które dają podobną nadzieję 
na spójne rozwinięcie 40.

40	 Jestem wdzięczny Alvinowi Plantindze za poświęcenie niemal całego popołudnia na omó­
wienie ze mną szkicu tego artykułu. Trzeba rzadko spotykanej wielkoduszności, by pomagać 
swoim krytykom w ulepszaniu ich argumentów. 


	_GoBack
	BM_CFCA_
	BM_CFD3_
	JUMPDEST_fap.3.3.103tm
	Od tłumaczy
	Rozum a wiara w Boga*
	Część I: Zarzut ewidencjalistyczny 
wobec wiary w Boga
	A. Jak rozumieć „wiarę teistyczną”?
	B. Zarzuty wobec wiary teistycznej
	C. Sformułowanie zarzutu ewidencjalistycznego
	1. Anthony Flew: domniemanie ateizmu
	2. Michael Scriven: ateizm jest obowiązkowy wobec braku materiału dowodowego
	3. Zarzut ewidencjalistyczny a obowiązek intelektualny
	4. Czy mogę posiadać zobowiązania intelektualne, 
jeśli nie kontroluję moich przekonań?


	Część II: Akwinata a fundamentyzm
	A. Akwinata a ewidencjalizm
	1. Akwinata o wiedzy
	2. Akwinata na temat wiedzy o Bogu

	B. Fundamentyzm
	C. Warunki podstawowości właściwej 
	D. Upadek fundamentyzmu

	Część iii: Reformowany zarzut 
wobec teologii naturalnej
	A. Wstępne sformułowanie zarzutu
	B. Dylemat Barthowski
	C. Odrzucenie klasycznego fundamentyzmu

	Część iv: Czy przekonanie o Bogu jest podstawowe we właściwy sposób?
	A. Zarzut Wielkiej Dyni
	B. Ugruntowanie wiary w Boga
	C. Czy argumentacja jest bez znaczenia dla wiary w Boga rozumianej jako przekonanie podstawowe?
	D. Fideizm


	W poszukiwaniu ­podstaw teizmu*
	1. Krytyka argumentacji Plantingi
	2. A gdyby wiara w Boga była podstawowa w sposób właściwy?
	Zakończenie

	Podstawy teizmu: odpowiedź*
	1. Argument przeciwko klasycznemu fundamentyzmowi
	2. Kryteria epistemiczne
	3. Czy podstawowe przekonanie mogłoby równie dobrze być niepodstawowe?
	4. Intelektualne wyrobienie a wiara w Boga jako podstawowa

	Podstawy teizmu 
raz jeszcze: odpowiedź Plantindze*
	1. Uzasadnianie kryteriów epistemicznych
	2. Nowe spojrzenie na klasyczny fundamentyzm
	3. Uzasadnianie przekonań teistycznych
	4. Unieważnianie przekonań teistycznych


